## تاريخ الشيعة

(في لبنان وسوريا والجزيرة في القرون الوسطى)

## هــذا الكتاب هو ترجمةٌ أمينة عن الأصل الفرنسيّ لـ: Recherches historique medievales sur les Shiites du Liban,de Syrie et de la Djazira

البريـد الألكتروني Dr.jaafarmohajer@gmail.com

المؤلف: الدكتور محمد حماده.

المُترجم: الشيخ محمود الزين، بإشراف الشيخ د. جعفر المهاجر. راجعه وعلّق عليه الشيخ د. جعفر المهاجر.

الناشر: دار بهاء الدين العاملي للنشر والتوزيع

بعلبك هاتف (٥٠٩٦١٨٣٧٧٧٥٦)

# تاريخ الشيعة

(فعي لبنان وسوريا والجزيرة فعي القرون الوسطح)

د. محمد حمادة

تمّت ترجمتُهُ ومُراجعتُهُ بإشراف الشيخ د. جعفر المهاجر

# فهرس الموضوعات

| ١١   | هذا الكتاب                                                 |
|------|------------------------------------------------------------|
| ه۱   | المقدمة                                                    |
| ۲۳   | الجزء الأوِّل: التشيّع في سوريا المسيحية والسُّنيّة        |
| ۲٥   | الفصل الأول: التشيّع                                       |
| ۰    | ١ – الكلمة وتاريخ استعمالها                                |
| ۳٥   | ٣- الفِرَقُ الشيعيّة                                       |
| ۳٥   | أُ– الزيدية                                                |
| ۳۷   | ب- الإسماعيلية                                             |
| ۳۹   | ١ – القرامطة                                               |
| ۳۹   | ٢– الدروز                                                  |
| ه٦   | ٦- القيسيون المؤيدون لمعاوية                               |
| ۷۱ 3 | الفصل الثاني: التشيّع في سوريا الرّاشدية وفي سوريا الأموية |
| ٧١   | ١- سوريا العربية قبل الفتح                                 |
| ٧٦   | ٢- الطابع القبَلي لسوريا أثناءً وبعدَ الفتح                |
| ۸٤   | ٣- الشيعة في سوريا في العصر الراشدي                        |
| ۸٤   | أ– المدينة الآمنة                                          |
| ـر٧٨ | ب – أسباب غياب الشيعة عن سوريا في عهدي أبي بكر وعُه        |
| ۸۸   | ج- الشيعة على عهد عثمان                                    |
| ۹٤   | د- الشيعة في سوريا على عهد علي                             |
| ه    | ٤ – الشبعة في سوريا في العصر الأموي                        |

| 90         | أ- السفيانية:                          |
|------------|----------------------------------------|
| 90         | ١ – السفيانية السورية                  |
| <b>9</b> V | ٢– السفيانية خارج سورية                |
| ٩٩         | ب - المروانية ونهاية الأمويين          |
|            | ج- الشيعة                              |
| ١٠٥        | الفصل الثالث: سوريا العباسية السُّنيّة |
| ١٠٥        | ١- سوريا العباسية: السياسة القبَلية    |
| 117        | أ – العباسيون والشيعة                  |
| 118        | ب – سوريا في حال تحوّل                 |
| 110        | ١- الخوارج                             |
| 117        | ٢- النصارى                             |
| 117        | ٣ – الشيعة                             |
| ١٢٢        | ٢- سوريا الطولونية                     |
| ١٧٧        | أ – القرامطة                           |
| 188        | ب- محاولةٌ عباسيّةٌ أخيرة              |
| ١٣٣        | ج- القرامطة أيضاً                      |
| ١٣٧        | د- الاثنا عشريون                       |
| ١٤٠        | ٣- سوريا الاخشيدية                     |
| ١٤٠        | أ– الاخشيديون                          |
| ١٤٥        | ب- حقبة ابن رائق                       |
| 1 £ 9      | الجزء الثاني: سوريًا الشيعيَّة         |
| 101        | الفصل الأول: الحمْدانيون               |
| 101        | ١ – التغلبيون                          |
| 10"        | ٢- الحمدانيون: شيعة؟                   |

| ١٥٣     | ٣- مُحاوِلةٌ للبحث في تاريخهم القبلي     |
|---------|------------------------------------------|
| ١٥٧     | ٤- التشيع في العصر الحمداني              |
| 10V     | أ– قبل تأسيس الإمارتين                   |
| ١٥٨     | ب- الحسين بن حمدان الحمداني              |
| 109     | ج- أبو الهيجاء الحمداني                  |
| 171     | ه- تشيُّع حمدانيي الموصل                 |
| 171     | أ- ناصر الدولة حسن                       |
| ١٦٤     | ب– أبو تغلب                              |
| ١٦٧     | ٦- تشيُّع إمارة الموصل في العصر الحمداني |
| 1 1 1 1 | ٧- تشيُّع حمدانيي حلب                    |
| ١٧٢     | أ- تشيّعُ سيف الدولة                     |
| ١٧٤     | ب- بناءً مشهد الدّكّة                    |
| 179     | ج- تشيّع سعد الدولة أبي المعالي          |
| ١٨١     | ٨- الحمُّدانيون والفاطميون               |
| ١٨٢     | ٩- تشيع إمارة حلب                        |
| ١٨٣     | أ– القرامطة                              |
| ١٨٤     | ب- الاثنى عشريّون                        |
| ١٨٦     | ج- حلب                                   |
| ١٩٠     | د- بانکوزة                               |
| ١٩٠     | <i>ه – قَنْس</i> رین                     |
| ١٩٠     | و- سُروج وحرّان                          |
| 191     | ز- حمص                                   |
| 197     | ح- النُصيريون                            |
| 190     | ١٠- الشيعة والبيزنطيون                   |

| 197        | الفصل الثاني: الشيعة في سوريا في العهد الفاطمي    |
|------------|---------------------------------------------------|
| 19         | ١- الشيعة في سوريا الجنوبية والوسطى               |
|            | أ- القرامطة                                       |
| ۲۰۲        | ٢- سوريا الوسطى والجنوبية: تشيّع ومعارضةٌ التشيّع |
| ۲۰۲        | أ –دمشق                                           |
| <b>۲۱۲</b> | ب – لبنان                                         |
| 771        | ج– فلسطين                                         |
| ۲۲۳        | د- الرّملة و الجرّاحيون                           |
| 778        | هـ- يمانيّون                                      |
| 778        | و- مع القرامطة                                    |
| 770        | ز– مع الفاطميين                                   |
| ***        | ح− مع سوريا الشمالية                              |
| ۲۲۸        | ط- مع البيزنطيين                                  |
| 779        | ي- بعضُ الملامح التي تعكس تشيّع الجرّاحيين        |
| ۲۳۳        | ٣- سوريا الشمالية والجزيرة                        |
| 740        | أ- الإمارة المروانية: السُّكّان                   |
| 749        | ب- السياسة المروانية في الميزان                   |
| ۲٤۸        | ٤- عُقيليوا الموصل                                |
| ۲٤۸        | أ – استمرار الإمارة الحمّدانية في الموصل          |
| ۲0٠        | ب – السياسة العُقيلية في الميزان                  |
| ٠٨٢٢       | ه– سوريا الشمالية في عصر المرداسيين               |
| ٠٨٢٢       | أً- تشيُّع المرداسيين                             |
| Y79        | ب– المرداسيون والفاطميون                          |
| ۲۷٠        | ج- الضغط الكلابي                                  |

| ۲۷۳         | د- المرداسيون والاتراك                   |
|-------------|------------------------------------------|
| YV7         | هـ - بنو كلاب والمرداسيون                |
| <b>YV</b> A | و– المرداسيون والحلبيون                  |
| ۲۸۱         | ز- ملامح أخرى من تشيّع المرداسيين        |
| YAY         | ح- سُكّان الإمارة المرداسية              |
| YA3         | ٦- إمارة بني عمّار في طرابلس             |
| <b>Y</b> AV | أ- تشيّع بني عمّار                       |
| 791         | ب – بنو عمار والفاطميون                  |
| Y9T         | ج - بنو عمار والسّلاجقة                  |
| Y9A         | د- بنو عمّار والصليبيون                  |
| ريري        | هـ- سُكّان إمارة طرابلس في العصر العمّا، |
| ٣٠٧         | خاتمة                                    |
| ٣١٣         | مكتبة البحث                              |
| <b>~~</b>   | الفهارس التحليليّة الشاملة               |

هذا الكتاب

### هذا الكتاب

#### جعفر المهاجر

في وقت ما من السنة ١٩٧٤، إن لم تكن قد خانتني الذّاكرة، اتصل بي الطّيّبُ الذّكر الأُستاذ الدكتور نقولا زياده ليقول لي أنّ لديه كتاباً جديداً بالفرنسيّة هامٌّ جدّاً في الموضوع الأثير لديّ يعني تاريخُ الشيعة. وعند أوّل لقاء به أهداني الكتاب وعليه إهداءُ مؤلفه، مشفوعاً بوصيّة منه هو بضرورة العمل على ترجمته.

كان ذلك بداية علاقة حميمة بيني وبين الكتاب لم تنقطع. ساهمَتْ بتكوين حَدْسيَ الشخصي على لُغز انتشار التشيّع في المنطقة الشّاميّة خلافاً لكل تهيّؤاتها الذاتيّة، وبالتالي بقيادة أبحاثي الكثيرة على الإشكاليّة نفسها. في تلك الأثناء لم تُفارقني فكرةُ العمل على ترجمته. ولكم يُسعدُني الآن أن أراه بحُلّته الجديدة. وهذه مُناسبةٌ للتنويه بالجهد الصادق الذي بذله الصديق العزيز فضيلة الشيخ محمود

الزين في ترجمة الكتاب.

إنّ أهميّة هذا الكتاب هي في أنّه أوّلُ دراسة عملتْ على تحرير تاريخ الشيعة من الأُسطورة، التي تُقَـدتُمُ لنا بشكل أبطال وهميين، يُفسّرون حركة تاريخ أكبرَ منهم بكثير. ومن هنا فإنّ الكتاب ما يزالُ جديداً بعد أربعين سنة من تصنيفه. وهذا أقسى امتحان يخضعُ له أيُّ كتاب.

الفكرةُ الأساسيّةُ التي قادتْ عملَ المؤلف هي إقامةُ الصِّلة بين التركيبة السُّكّانية لمنطقة عمله (لبنان وسوريا والجزيرة) وبين ظُهور التشيّع فيها. وقد نجحَ في ذلك، على الرُّغم من أنّه لم يلتفت إلى نقطة منهجيّة سابقة منطقيّاً، هي بيانُ العلاقة بين الحركة السُّكانيّة وبين التركيبة السُّكانيّة التي وصفها وتتبّع تاريخها في أشكالها ومراحلها. وإن يكن قد أشار إشارات سريعة إلى العلاقة بين الهجرات الإسلاميّة الكثيفة خصوصاً إلى السواحل الشاميّة، وبين امتلاء الشام سكانياً. لقد كان بيانُ تلك العلاقة المُفترضَة نقطةً ضروريّةً جدداً، هي التي قادتْ عملنا في كتابنا (التأسيس لتاريخ الشيعة في لبنان وسورية)، وإلا سيكون علينا أن نقبلَ أنّ التشيّع وأنّ تلك الجماعات التي حملت لواءَه أصيلةٌ في المنطقة، ولم

تحمله إليه حركاتٌ سُكَانيّةٌ قادمةٌ إليه من خارجه، وهذه فكرةٌ غير سديدة بالتأكيد.

طبعاً، وكما في أيّ كتاب، فإنّ هناك أفكارٌ تفصيليّة قابلةٌ للنقاش. من ذلك مثلاً تفسيرُ ضَعْف الحضور الشيعي في المكتبة التاريخيّة الإسلاميّة بسلوك الشيعة مسلك التقيّة. هذا بمثابة إصبع يُحاولُ أن يُخفي وراءَهُ جبلاً. وكأنّ المؤلف لم يُعانِ الكثير من عقليّة مؤرّ خينا السُّلطويين، الذين وجّهوا عيناً عوراء إلى شؤون العباد، وبذلك غيّبوا كل ما له علاقة بالتاريخ الإنساني. ومنه طبعاً تاريخ الشيعة. هذا إلى جانب أمثلة أخرى نبّهنا عليها في بعض ما علّقناه على متن الكتاب. ومع ذلك كلّه، فإنّ هذا الكتاب يبقى مُميّزاً جداً، بل فريداً في بابه. وإنني لأرجو أن يجدَ القُرّاءُ الكرامُ فيه مثلَ ما وجدتُهُ من فائدة ومُتعة.

المقدمة

#### المقدمة

إن هذه الأطروحة «بحوث تاريخية على الشيعة في لبنان وسوريا والجزيرة في القرون الوسطى» هي محاولة للاضاءة على تاريخ الشيعة أثناء القرون الوسطى. وكنتُ قد بدأتُ منذ عدّة سنوات بحثاً آخر على تاريخ التعليم الشيعي في جبل عامل (جنوب لبنان) أثناء الحقبة العثمانية. واظنّ أن عملى الحاضر يذهبُ في الاتجاه الأوّل نفسه.

أسبابٌ عديدة دفعتني لاختيار موضوع هذه الاطروحة، منها نصيحة أستاذي كلود كاهن، الذي لاحظ مثلي غياب الدراساتِ التاريخية على المنطقة أثناء القرون الوسطى. وخاصة على موضوع التشيّع في لبنان وفلسطين. غيابٌ يزيد من خطورته أنّ الشيعة كانوا فعّالين، منخرطين دائماً بتاريخ المنطقة، وبالأخصّ في تاريخ لبنان، حتى أيامنا هـذه، بالرغم من محاولات عديدة لإلحاق تاريخهم بأي ثمن بتاريخ العراق وإيران. إضافة إلى ذلك، فانّ للشيعة أهميّة في حياة لبنان الحالية والمستقبلية، لأنهم على الأقلّ

يمثّلون أكثر من خُمسَي مجموع السكّان.

إنّ الموضوع الشيعي، وان تكن له أبعاد دينيّة، فان له كذلك قواعد اجتماعية واقتصادية وسياسية، لذلك فهو يُطرح الآن ضمن إطار الحضور الرسمي داخل السلطة وتحسين الوضع الاقتصادي والاجتماعي داخل البلد، حيث يرتبط هذا الوضع بقّوة بالدين وحتّى بالطائفة. أخيراً، ومنذ عدة سنوات، فان الموضوع يُطرح في سوريا على صعيد النّصيريين. كل هذا ناتج بدون أدنى شك عن تاريخ الشيعة أثناء القرون الوسطى.

ولكن تحقيق هذا العمل، قد اصطدم بعدة صعوبات هذه البعض منها:

حرائق المكتبات: يجِـدُ المؤرّخ نفسه أمام أربعة قرون ونصف من الظُّلمة وعدم الثّقة، تمتد من الفتح العربي حتّى وصول الصليبيين (۱). يعودُ ذلك بعض الشيء إلى ثلاثة حوادث مهمة في تاريخ الشيعة في منطقتنا أدّت إلى خسارة مكتبات الشيعة: الأُولى هي مكتبة حلب (۱۰۰۰، کتاب) التي احترقت بعد العام ٢٥٠٠ / ١٠٦٨ ؛ الثانية

<sup>(</sup>١) فيليب حتّي: لبنان / ٢٩٧ ؛ هـ. لامّنس: سوريا ا / ٩.

هي مكتبة طرابلس (١٠٠٠٠٠ كتاب) احترقت أيضاً سنة ٥٠٢هـ/١٠٩م ؛ والثالثة هي مكتبة جبل عامل حيث أحرق أحمد باشا الجزار كل الكتب الشيعية في افران عكا بعد معركة يارون ١١٩٥ / ١٧٨٠م (١).هذه الخسائر كانت نتيجتها عدم كفاية التوثيق الضعيف والمبعثر في آن. نظرية التقيّة: التي من خلالها كل شيعي حقيقي يجـدُ نفسَـه ليـس فـقـط مأموراً، بل مضطراً في يقينه لأن يُخفي مشاعره الحميمة. فبين أعداء معتقداته يجب عليه ان يتكلّم ويتصرّف كما لو انه واحدٌ من أتباعهم، هرباً من اضطهادهم الذي كان رائجاً في تلك الحقبة، الذي جعل من التاريخ الشيعي تاريخ الشهداء. إنّ من نتائج هذه النظرية سكوت معظم المؤرّخين المسلمين في القرون الوسطى بالرغم من كون معظمهم شيعة (٢).

تركيز الحياة الثقافية في تلك الحقبة على العلوم الدينية وإهمالها التاريخ. (٣)

<sup>(</sup>١) يمكن ان نذكر على سبيل المثال مكتبة آل خاتون التي كانت تضم ٥٠٠٠ كتاب.

<sup>(</sup>٢) حتّي: سوريا ١١ / ٤٢.

<sup>(</sup>٣) صفا: تاريخ جبل عامل / ١٥–١٧.

صغر حدود المنطقة ومع ذلك خصوبتها بالأحداث المعقدة المتأثرة بعدة عوامل.

وجود عيوب في البحث حول الجذور اليمانية للتشيّع. ممّا سبب استحالة تحديد هوية كل الشخصيّات الموجودة في كتاب «البحار» للمجلسي. كما توجد ثغرة اخرى على صعيد البحث تكمن في عدم كفاية المعايير المعتمدة في التصنيف وفي الزمن.

صعوبة الوصول الى الوثائق التي تقدّمها منذ سنتين مكتبة مدرسة اللغات الشرقية الحيّة، التي تمثّل المستودع الرئيسي والخدمة الرئيسية لإعادة الاعمال الضرورية للفهم الجيّد لحقبتنا هذه.

وللخروج من هذه اللوحة السوداء، يجب التركيز الآن على الطابع الايجابي لعملي والقيام بنظرة إجمالية مختصرة للطريقة التي قادتني.

قسمتُ كتابي إلى جزئين أساسيين. يحتوي الأول على ثلاثة محاور / فصول: الأول هو عامٌّ نوعا ما، معالجاً التشيّع: كلمةً، ولادةً، بحثاً قَبَليّاً، بينما يعالج الاثنان الآخران مسألة انتقال سوريا من المسيحية الى السُّنيّة الرّسميّة. ويمكن

اعتبار هذا المحور / الفصل تحضيراً للأرضيّة، أو تحوّل سوريا للمرحلة المستقبليّة، وإن لم يكن الطابع العام شيعيّا أبدا. فقد أردتُ مع ذلك كشف بعد التحضيرات الاكثر تعبيرا خلال عصر الخلافة الرّاشديّة والأموية مثلة رحلة أبي ذر الغفاري الى بلاد الشام او تاريخ أسعار ... لكن المحور الثالث المتعلق بسوريا العباسية السُّنيّة هو الاكثر أهمية: فهنا يتضح التحوّل الواضح لسوريا، إن على صعيد الانتفاضات السياسية - القبَلية، أم على صعيد التيارات المضادّة للعباسين، التي كان التشيّع جزءاً منها. فنشاهدُ في هذه الفترة هجرةً شيعية نحو سوريا ومناطق اخرى فيها الإسماعيليون والشيعة الاثنا عشريون. أمّا الفئة الاولى(١) فانها أثبتت عدم القدرة على الحلول مكان السُّنّة. لذلك فان الفترة التالية ستكون فترة الحمدانيين ثم الفاطميين.

أمّا الجـزء الثاني: سوريا الشيعية، فانه يعرض الوصولَ الى التّحوّل السابق. في سوريا الشيعية هذه عالجنا محورين: الحمدانيّون في الجزيرة وفي سوريا الشمالية حيث تحدثتُ عن التشيّع الحمداني، الذي لم يستطع البقاء مخبّاً بالرغم من

<sup>(</sup>١) على الارض السورية.

الاعتدال وتطبيق سياسة غير مُستقرّة. فقد ركّزتُ على تشيّع الحكام والشعب، مسألةٌ احترمتُها في هذا الجزء الثاني كاملاً. لأن الحكام اذا حاولوا الحفاظ على أنفسهم من خلال التغييرات التي تلقتها بغداد، فان الشعب (بالاخصّ الطبقات الشعبية التي لم يكن لديها شيء تخسره) لم يفهموا التشيّع بهذا الشكل. امّا المحور الثاني الذي أعتبرُه أساسيّا، فقد قُسم إلى ثلاثة اجزاء حيث يعالجُ الجزءُ الأولُ والثالثُ التشيّع في سوريا الجنوبية (فلسطين) والوسطى (دمشق ولبنان). هنا عولجت معظم المعلومات حول التشيّع، حول نجاحاته واخفاقاته، في دمشق كما في مختلف المُدُن اللبنانية، وبالأخصّ مُدُن الجنوب. مع دراسة لسياسة بني الجرّاح الطائين لتحديد الى أي مدىً كانت على علاقة مع التشيّع الذي اجتاح سوريا. نفس الدراسة المعتمدة مع بني جرّاح، طبّقت على بني عمّار الذي كان تشيّعهم لا نقاش فيه كذلك رعاياهم. الجزء الثاني من هذا المحور يعالج التشيّع في سوريا الشمالية والجزيرة حيث عولج تاريخ الامارات الثلاثة: المروانية والعُقيلية والمرداسية، حيث خضع تشيّعهم وتشيّع رعاياها لدراسات على حده.

هكذا نصل الى إظهار سوريا شيعية جديدة، اثنا عشرية في معظمها. والتي بالرغم من احتلالها من قبل الفاطميين في الجنوب، السلجوقيين في الشّرق والصليبيين في الشمال، استمرّت بالحفاظ على طابعها المذهبي حتّى التحرّر من الاحتلال الصليبي.

۲1

لقد كان بودّي إطالة عملي هذا ليشمل المراحل التالية: السلجوقية والزنكية والأيوبية والمملوكية والصليبية، فالأبحاث على هذه المراحل قد تمّت، والبطاقات قد استُجمعت وصُنّفت. لكنني آثرتُ بالاتفاق مع أستاذي الحفاظ على هذه الابحاث لعملٍ لاحقٍ أرجو أن يكون أكثر تعمّئقاً.

إنّني أتمنّي أن يكون هذا العمل قد حاز بهذا الشكل على الدّقّة والكثافة المطلوبة.



# التشيّع في سوريا المسيحية والسُّـنيّة



# الفصل الأول

## التشيّع

#### ا- الكلمة وتاريخ استعمالها:

إن كلمة شيعة (۱) تعني المُحازبين لشخص ما، الذين يقبلون آراءَه ومنهجيته ويساهمون في تحقيقها. يمكن لهذه الكلمة ان تُستعمل بصيغة المذكر والمؤنث، بالمفرد والجمع. يقال هو او هي شيعي، كما يقال هم او هن شيعة. وجمعها شيع او أشياع.

ضمن هذا المعنى الممتد، أخذت الكلمة معنى اكثر تخصيصاً في الاسلام، مع صيرورتها إسم علم لأنصار آل النبي وبالاخص الامام علي بن ابي طالب والذين اعتقدوا إمامته بعد النبي (٢)

<sup>(</sup>۱) محمد كرد علي: خطط الشام VI / ۲۰۱۰ ؛ طه حسين. الفتنة الكبرى، II / ۷۳، محمد جواد مغنية: مع الشيعة الامامية / ۲۲

<sup>(</sup>٢) حسين محفوظ: طريق الشيعة / ٨. ١٧٩.H.Lammens- la Syrie.l ، محمد جواد مغنية: مادة «اهل البيت" في موسوعة البستاني.

إن أقدم تاريخ لاستعمال هذه الكلمة في تاريخ الاسلام هو عصر النبي (١)، فقد كانت مستعملة بعدة أشكال ولم يكن لأيِّ منها استعمالها التخصيصي:

- لتسمية أربع من الصحابة: سلمان الفارسي، أبو ذر الغفاري، المقداد بن الاسود الكندي وعمار بن ياسر.
- لتمييز المسلمين، فقد سمّاهم النبي شيعتي أي انصاري.
- لتسمية المجموعة التي سوف تُـشكّل من قِبَـل التميمي ذو الكويسرة بعد يوم حنين.

فضلاً عن ذلك، فإنّ المعنى الآخر للكلمة سوف يظهر أيضا في عصر النبي، فقد استعملت الكلمة لتسمية على وانصاره. وبالأدقّ فإن الاستعمال الأول في هذا المعنى كانت عبارة للحسن بن على لدى أبى مخنف (٢).

نلاحظ إذن أنّ المؤرخين والكتّاب الشيعة يركّبزون على أن استعمال كلمة (شيعة) معاصرٌ للنبي. ليستنتجوا وجود التشيّع منذ ذلك الوقت. وليَخلُصوا إلى إرادة النبي في تكوّنه.

<sup>(</sup>۱) محمد كرد علي: خطط الشام: ٤ / ١٥٢.

محمد جواد مغنية: الشيعة والتشيّع / ١٤ و ١٠٨

<sup>(</sup>٢) ابو مخنف: مقتل الامام ابو عبدالله الحسين / ١.

فمن الممكن جداً ان نجــد الكلمة في عصر النبي أو في عصور أكثر قــدماً. لكن ذلك لا يفسر في أيّ حال استعمالها للاشارة إلى التشيّع أو أنصار عليّ. فللإشارة إلى هؤلاء يجب ان تكون كلمة شيعة مُلحقةً باسم عليّ. وهذا مالم يستطع ان يتحقق منه طه حسين من أي مصدر في العصر السابق لاغتيال عثمان (۱).

فبعد اغتيال عثمان ومبايعة عليّ من بعده (٢)، كان لأنصار الخليفة الجديد اسم (شيعة علي). ولقد كان من الطبيعي أن يكون لعلي شيعة. إذ أنه كان مدعوماً من قبل الذين أوصلوه إلى سُدّة الخلافة. لكن من المؤرّخين مَن انتظروا مناسبات أخرى لاستعمال الكلمة، فالبعض منهم قال أنّ تسمية شيعة لأنصار علي أعطيت لهم حين خروج الخليفة ورجاله لمُطاردة ناكثي بيعته طلحة والزبير. هذه المجموعة من المقاتلين لأجل الشرعية سُمّيت الشيعة، وأسماهم علي «شيعتي» (٣). أمّا البعض الآخر من المؤرخين (٤) فقد جعلوا

<sup>(</sup>١) طه حسين: الفتنة: ١١ / ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) بويع علي من قبل مجموعة من محازبيه.

<sup>(</sup>٢) حسن الصدر: تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام / ٣٨.

محمد کرد علي: خطط: V / V / V، ح الأمين: لمحات من تاريخ الشيعة ،العرفان ۱۹۷۰ ، مجلد (٤) محمد کرد علي: خطط: V = V / V / V / V / V

من معركة صفيّن وظهور الخوارج تاريخاً للاستعمال الاول للكلمة للإشارة إلى أنصار علي.

قد يبدو أنه من بداية حكم علي حتى موت معاوية، لم يكن لكلمة شيعة وحدَها الاستعمال الشائع للإشارة على نحو الحصر إلى أنصار علي، فقد كانت مستعملةً مُضافَةً إلى اسمه: شيعة علي(١). وبعد معاوية أخذت كلمة شيعة معناها الخاص في التاريخ الاسلامي وأشارت إلى أنصار على(١).

مؤرخون آخرون أنكروا حتى استعمال كلمة شيعة مضافة الى اسم على في تلك الحقبة (٣). فهم يتبنّون تسمية انصار الخليفة المقتول (الذين طالبوا بالقصاص من قتَلته) بر (العُثمانيّة)، وأنصار الخليفة الجديد ب (العلويّة) (٤). واستمرّ ذلك طوال الفترة الاموية.

لكنّ هـذا الحال تغير مع قدُوم العباسيين، ففي أيامهم، فيما يبدو، سُميّت العثمانية بالسُّنة و العلويّة بالشيعة.

<sup>(</sup>١) استعملت الكلمة وحدها بعد صفيّن وقبل موت معاوية: تاريخ الطبرى: ٤ / ٦ و ١٤٤ و ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) الأمين: لمحات، العرفان ١٩٧٠، مجلد ٥٨ – ص ٧٩٩.

<sup>(</sup>٣) بين اغتيال عثمان وموت معاوية.

<sup>(</sup>٤) الموسوعة الاسلامية الشيعية:٥/ ١٣ ؛ مغنية الشيعة والتشيّع / ١٠٨ – ١٠٩.

أمّا محمد جواد مغنية، فقد وجد حلا معتدلاً<sup>(۱)</sup>، فهو لم ينف وجود كلمة الشيعة مع العلوية فاصبحت التسمية: الشيعة العلويون. بينما قلّص علي الزين فترة استعمال كلمتي (علوية) و(عثمانيّة) <sup>(۱)</sup> ووضع مكانهما، بعد الصلح بين معاوية والحسن: السنة والشيعة.

يبقى ان نُمَعّنَ كلمة اخرى مهمّـة في تاريخ التشـيّع، وهي كلمة (متوالي) وجمعها (متاولة) (٣). والكلمة تأتي من فعل تولّى اي اتخذ أحداً فتولّاه. كما يمكن ان تُشتق الكلمة من فعل توالى، التي تحمل معنى التتابع، لتعني بهذا الشكل أنّ هؤلاء الناس تتابعوا لدعم آل النبي.

البعض الآخر ادّعى أن متاوله كانت اشتقاقا من صرختهم الحربية: مُتْ وليّا لعلي. وقد كانت هذه الكلمة مستعملة للاشارة إلى شيعة لبنان (جبل عامل، بعلبك وشمال لبنان) في القرن الثاني عشر للهجرة. كما يمكن أن نجلت شيعة يحملون الاسم نفسه خارج الحدود اللبنانية. إنهم المهاجرون اللبنانيون. هذا هو حال الشيعة الدمشقيين في

<sup>(</sup>١) مغنية: الشيعة والتشيّع / ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) على الزين: الشيعة في التاريخ / ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الشيعية: ص ١٤ - ١٥ ؛ محمد كرد علي:خطط: ٦ / ٢٥٢-٢٥٣ ؛ شكيب ارسلان: العرفان ١٩١٠ مجلد ٢ - 0 ٤٤ ؛ لورثه: مشاهدات / ١٩٥٠.

الصالحية الذين قدموا من بعلبك.

## ولادة التشيّع:

ما من تاريخ مُحــد لولادة التشيّع. مع ان الكثير من الكتابات قد عالَجتْ هذه النقطة. لكن كلَّ واحـدة جعلتْ من حَدَث ما نقطة انطلاق لهذا المذهب الاسلامي.

من بين هذه الكتابات واحدة أرجعت بداية التشيّع إلى عهد النبي، حيث بايع كثيرٌ من الصحابة عليّاً ليكون مَن يلي أمورهم بعد موت النبي (١)، واجدين فيه الخليفة الأكثر أهليّة لقيادة الأُمّة. في الخلاصة، يمكن القول جزماً أنه كان لعلى أنصاره إبّان حياة النبي (١).

أمّا الكتابات الاخرى. فإنها تضعُ ولادة التشيّع في عصور مختلفة بعد موت النبي:

١ - يوم السقيفة: حيث ظهرت الأطراف والتيارات الإسلامية والتنافس بينها جليًا بعد موت النبي مُباشرةً. وهذا هو التاريخ الاقدم لظهور شيعة علي (٣) ؛ فقد ظهرت عدّة

<sup>(</sup>١) من المحتمل انهم بايعوه على حياة النبي.

<sup>(</sup>۲) نوبختي: فرق / ۱۵۰ ؛ الصدوق: علل/ ۱۵٦ – ديلمي: ارشاد:۱ / ۱۹۳، ۲۰۰، Revue ۳۰۰، ۱۹۳ / ۲۰۰ .Historiaue

<sup>(</sup>۲) ص ۲۲۲-۲۷۱ جزء ٤، طبعة ۱ R.Strothmann:art. shia

اطراف من بينها اصحاب علي ومن بينهم ابن الزبير(١) وعدد من المهاجرين والانصار (٢).

٢- اعتبرت مجموعة أخرى أنّ نهاية عهد عثمان (٣) هو تاريخ ولادة التشيّع نتيجة لفشل السياسة العثمانية، ممّا برّر الانتفاضة ضد الخليفة في ذلك العصر، وكان المصريون المؤيّدون لعلى على رأس هذه الثورة.

بالنسبة للمجموعة الثالثة، فان ولادة التشيّع تقع يوم الجمل، مما يعني ان هذه الحركة وُلدت أثناء حكم علي: كانت تلك ولادة الحركة الشيعية. بينما فكرة أحقيّة قضية عليّ قد بثّت على الارجح قبل حُكم علي، بشهادة أنّه أسمى رجاله عندما كان في الطريق لملاقاة طلحة والزبير (شيعتي) (٤).

فرضية رابعة تُعيد ولادة التشيّع الى ما بعد صفيّن. لقد تميّزت هذه المعركة بولادة الشيعة المسلمين الذين وضعوا في دائرة الضوء حزب الخوارج. ثم أن الشيعيّ أصبح الجواب الطبيعي للتطرُّف الخارجي. فقد التفّ مؤيّدو علي

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ: ٢ / ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي: تاريخ: ٢ طبعة النجف ١٣٥٨ / ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) محمد ابو زهرة: مذاهب: ٢ / ٤٧.

<sup>(</sup>٤) ابن النديم: فهرست / ٢٦٣ طبعة القاهرة.

حوله مستعدّين للدفاع عنه في كل الظروف (١١).

مهما يكن، فإن تداخلاً بين التشيّع الرّوحي (٢) والآخـر السياسي (٣) ظهر على الارض وجعل من الصعب تحديد موضوع ولادة التشيّع.

منذ عهد النبي لم يكن التشيّع الروحي موضعَ نقاش، بالرغم من التفسيرات المتعددة والشّرسَة للأحاديث التي تُشير إلى عليّ كخليفة للنبي على رأس المسلمين. وقد كان هذا التشيّع ثابتا من خلال:

وجود عدد من الصحابة الذين أيدوا علياً أثناء حياة وحُكم الخلفاء الثلاثة الأول. فقد نودي بحق علي وذريته في عدة مناسبات(٤).

وجود عدد من المسلمين الذين يعتمدون فقه علي حتى قبل فترة حكمه. أن تعتمد فقه علي يتطلّب بالضرورة مساندة إمامته.

لقد بدأ التشيّع السياسي يوم السقيفة لفترة معيّنة، ثم

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ: ٤ / ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الذي قاعدته الاعتراف بوصية النبي، بامامة علي، وما هذا الاّ تحقيق للارادة الالهية .

<sup>(</sup>٣) الذي قاعدته الاعتراف بحق علي بالخلافة والعمل على اعادة حقه دون الاعتقاد التام بامامته بالوصية النبوية.

<sup>(</sup>٤) الحسيني: تطور النقود... ص ١٦ – ١٧.

توقف، ثم استعاد نشاطه مع نهاية عهد عثمان، ووصل الى ذروته أثناء خلافة على. إن الدليل على الدعم السياسي لعلي يأتي من كونه قد سمّى جماعة من المسلمين «شيعتي» في الاجتماعات الضيّقة ؛ بينما كان يقول «المسلمين» في مخاطبة أو حين يعنى الكُلّ.

إِنْ يكن الدكتور طه حسين (۱) قد جعل من خلافة الحسن بن علي سنة ٤١ هـ / ٦٦٣ م التاريخ الأبعد لولادة الفرقة الشيعيّة، فانه يبدو لنا بكامل الوُضوح أن مأساة كربلا كانت المُحرّك الحقيقي لولادتها (۱). ذلك لأنّ كلمة (فرقة) قد بدأت منذ ذلك الأوان تتخذ معني دقيقاً في التاريخ والثقافة الإسلاميين، بحيث كانت تشمل الناس (شيعة) والافكار (تشيّع).

إنّ بذور التشيّع، إن صحّ القول، بدأت تنمو وتكبر بعد شهادة الحسين، وأيضاً بعد السياسة العميقة للأُمويين والزّ بيريين، كذلك بعد فشل الأُمويين في كسب ودّ القُرّاء والفقهاء، وسياستهم الخاطئة تجاه غالبية سكان الامبر طورية الاسلامية بنحو عام والموالي منهم بنحو خاص.

<sup>(</sup>۱) طه حسین: الفتنة ص ۱۱ – ۱۷.

<sup>. (</sup>index historique) ۱۹۱۱ / ۲ جزء. Encyclopedie de la pleade ( ٢)

## الفَرَقُ الشيعيّة:

لقد ولدت الفرق الشيعيّة بعد فترة زمنية عدداً كبيراً من الفرق الشيعيّة تطرّق اليها النوبختي. لكن هدفنا في هذا المقطع هو تعريفٌ سريعٌ بالفرق الشيعيّة المعتدلة.

يُذكرُ هنا ثلاث مجموعات اساسية: الزيديون، الاسماعيليون والاثني عشريون.

أ- الزيدية (١): من اسم زيد بن علي بن الحسين، أخو الامام الباقر. ينادي الزيديون بزيد إماماً بعد جدّه الحسين. وقد استشهد زيد سنة ٢٢ هـ / ٧٤٠ م في العراق أثناء معركة ضدّ جيش الخليفة الأُموي هشام بن عبد الملك. والزيدية هي الفرقة الأكثر اعتدالاً بين فرق الشّيعة، والأكثر قُر السُّنة. ويمكن ان نلخص وجهات نظر الزيدين على النّحو التالى:

IV ,R. Strothmann,art.al Zaidiyya،E.I مجلد ، ۱۲٦١ – ۱۲٦٤ ص (۱)

۱۸۲ / ۱ :.Lammens.Syrie

أمين: فجر / ٢٧٢ – ضحى: ٣ / ٢٧٥ – ٢٧٦

ابوزهرة: مذاهب: ١/ ٥٠-٥٥

<sup>177-170</sup> Laoust schismes. P

- تؤول السلطة لأي متحدّر من سلالة فاطمة يستولي عليها بقوة السلاح. وبالتالي لا خلافة بالارث.
- يضعون السرّ الالهي في الإمام. ويرفضون الفيض الاستثنائي لأيِّ جزءٍ من النور الإلهي في أيَّ شخص بعينه من أبناء على.
- لا يقبلون أي علم خفيّ للأئمة، فهو يجب أن يكون لديه المعرفة الضرورية.
  - لا يؤمنون بوجود الامام الغائب.
  - يرفضون فكرة المهدي المنتظر وبإمام سوف يعود (١).
    - يرفضون شتم ابي بكر وعمر ويقبلون خلافتهما.
- يمنعون الزواج المتعـــد كما انهم لا يبيحون زواج المتعة.
- يقبلون بوجود إمامين بوقت واحد في مكانين مختلفين. بحسب بعض الشيعة، الزيديون مذهب على حده، مستقل عن السُنة والخوارج والشيعة، ولكن في جميع الاحوال لا يُمكننا نكران التشيّع السياسي للزيدية.

مهما يكن، فان الزيديين لا يفيدون موضوع هذه

<sup>(</sup>۱) ابوزهرة:مذاهب: ۲ / ۵۰۳ - ۵۰۶

الاطروحة لأنهم يولفون دولاً بعيدة عن الإطار الجغرافي المقصود.

ب-الإسماعيلية: من اسم إسماعيل ابن الامام السادس جعفر الصادق. ومنهم فرقة سُمّيت بالحشاشين لكون رجالهافيما يُقال- يتعاطون المخدرات في قلاعهم للتكيّف مع تنفيذ المهمّات. يعترف الاسماعيليون بإسماعيل كآخر إمام مرئي، فهو المهدي الذي سوف يعود يوماً لإقامة العدل في هذا العالم. بعد إسماعيل المتوفى سنة ٥٤ هذا في هذا العالم. بعد إسماعيل المتوفى سنة ٥٤ هذا كسلسلةٌ لا تنقطع من الأئمة ينقل فيها الأب للابن البكر الجانبَ الالهي ويكملون الدعوة.

يمكن ان نلخص الاحكام الإسماعيلية (١) على النحو التالى:

- ليس لله أي وصف، لا يدركه العقل، غير مفهوم، يمثّل العقل الكلّي من خلال أمره.
- خلْق الكون: لقد خلق العقلُ الكلّي النفسَ الكونية، اي الحياة، التي انتجت بدورها المادة الاوّلية التي كوّنت الارض والكواكب متلقيّة أوامر أشكالها من العقل.

<sup>(</sup>۱) هوار: art اسماعیلیة.ا.E – جزء ۱۱ / ۵۸۷ – ۵۸۸ حشی: اسماعیلیون ص ۶۱– ۶۶

كائنان بدائيان وُجدا إذن هما: المكان والزمان.

- خمسة كائنات ناشطة تنتج حركات الكواكب والعناصر. وكان الانسان من باب الضرورة مختبراً من قبل النفس الكونية ليقترب من العقل الكلّي عن طريق اكتساب العلم الكامل. والوُصولُ إلى هـ ذا الهدف يقودُ إلى إيقاف كلّ حركة.

### ولكن بأي وسيلة يُكتسبُ العلم؟

- نحو اكتساب العلم: هنا يأتي دور الامام. أمّا الانبياء: موسى و عيسى ومحمد، فقد كانوا التجسيد الارضي للعقل. وانتقلت هذه الميزة للأئمة المُتوالين الذين فسّروا العلم. يساعدهم الحجّة على نشرها، وهو المكلّف باعطاء الأثبات لدعوة الامام والداعية.
- العالَم الآخر وقَدر الأنفس: الجنة تعني حالَ الأنفس التي وصلت إلى العلم الكامل، بينما يعني الجحيم الجحيم الجهل. لا يُحكم على أي نفس بالجحيم الابدي، فهي تعود الى الارض من خلال التّقمس، إلى أن تتعلم من إمام العصر العلوم الضرورية للخروج من الجحيم والمصير إلى الجنة. إنّ تَمَثُّل كل الخلق من الجحيم والمصير إلى الجنة. إنّ تَمَثُّل كل الخلق

بالعقل الكُّلي سيجعل الشّــرّ يختفي.

قبل الانتقال إلى المجموعة الشيعية الثالثة الأساسية، يبدو لي أنّ من الضروري التوقف عند فرقتين من الإسماعيليين: القرامطة و الدروز.

١ - القرامطة (١): واسمُ هذه الفرقة مُشتقّ من اسم زعيم للحركة، قيل أنّ اسمه حمدان قرمط. وقد وُلدت هذه الحركة من رحم الإسماعيلية. وهي حركة استغلّت الشرعيّة العلويّة لصالح نظام اجتماعي مبني على تفسير «شيوعيّ» نوعاً ما للمنابع القرآنية.

٢- الدروز<sup>(۲)</sup>: هو مذهب مشتقٌ أيضاً من الإسماعيلية في عصر الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله (سنة ٣٦٥ ٣٨٦ هـ /٩٧٥ - ٩٩٦ م) وبأمره وتنظيمه.

وللدروز مبادئهم الخاصة. ولكن من الصعب التّطرُّق الى هذا الموضوع بسبب سرّية المعتقد وبسبب اختصاص نخبة معيّنة بمعرفته هم (العُقّال). ولكن يُمكن القول إجمالاً بصدق أنّ هذا المذهب

<sup>(</sup>۱) للتعرّف الى احكام القرامطة راجع: I.massigon, art.Karmates: E. I

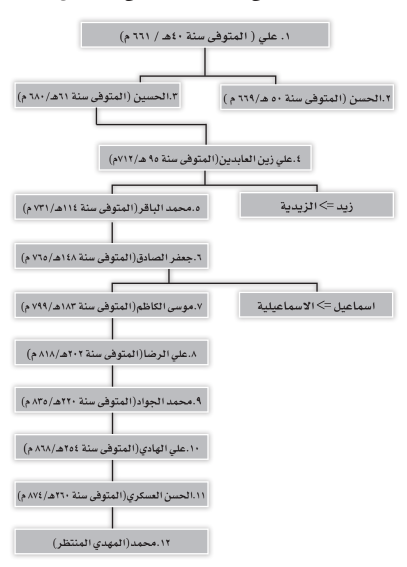
ما ۲۱،۱۱ من ۲۱،۱۱ من ۲۱،۱۱ من ۱۵۰– M.G.S HODGSON،art Duruz من التفاصيل، راجع A.B

مُبنيٌّ على الإيمان بالحاكم كآخر تجسيد لله على الارض. ولا يقبل الدروز أنه مات، بل يقولون أنّه اختفى و سيعود يوما ما على طريقة المهدي.

ج- الاثنا عشرية (۱): هو المذهب الشيعي الذي يقول بتسلسل الائمة الاثني عشر، يبدأون مع علي وينتهون بمحمد المهدي الذي غاب وسيعود في نهاية الزمان ليملأ الارض عدلاً كما مُلئتْ ظُلماً.

<sup>(</sup>۱) طبعة ا،اا ص ۹۹ ما ۲۰۰ مابعة ا،اا ص ۱۰۱ مابعة ا،اا ص

#### شجرة الأئمة الإثني عـشر عـند الإثني عـشريين:



يُسُمّي الاثنا عشريّون أيضاً بالإماميّة، لأنهم يجعلون الإمامة أصلاً من أُصول الإسلام (التوحيد، النبوة، الإمامة).

إن الاثني عشريين مسلمون موحّدون، يؤمنون بكل ما بُلّغ من الله على لسان النبيّ. ومن الضروري طبعا التركيز على بعض النقاط في عقيدتهم:

أ- الإمامة: هي أصلٌ ضروري للحفاظ على نظام الكون. والامام هو من سُلالة النبي، وهو الافضل في زمانه، موقعه على رأس المؤمنين، ويدير شؤونها الدينية والزمنية.

والإمام هو حامل الرسالة ومالك الارض المنتقلة الى آل النبي كإرث من الله [كذا! وهذا كسابقه (المهاجر)]. بعد موت الامام فانه يُغسّل من قبل الامام التالي (عادةً ابنه الذي تكون له نفس الميزات) الذي ينقل إليه رسالته على رأس الطائفة.

- ب- عصمة الامام: لأنه تلقّى النور الالهي لإتمام رسالة النبي، يجب ان يكون الامام معصوماً طوال حياته، والا فانه يصبح بحاجة لشخص آخر للحفاظ على الشرعية. ج المهدي: هو الموجّه من قبيل الله. فأصبح اللّقب
- للامام الغائب، الذي سيعود ليحكم شخصياً بالقانون الالهي. هذه الفكرة تُكوّن جزءاً أساسيا من العقيدة الشيعية. هي نوع من الأمل بالتعلّق بفكرة المحرّر.
- د- الرّجعة: هي عودة جسدية لجزء من البشرية مع قدوم المهدي ؛ وسوف تُتبع هذه الرجعة بعقاب كل الذين أساءوا معاملة الأئمة، وسوف يُحكم عليهم بالنوم الابدي حتى نهاية العالم.
- هـ الغَيْبَة: بما أنّ الارض بحاجة دائما لإمام لإقامة النظام، فان الوصول إلى الثاني عشر تقود لفكرة الغيبة ؛ إنّه غائب في هذه الايام، وإنّها غيبتة الكبرى. وهو على اطلاع بكل ما يجري على الارض، وسوف يعود.
- و- التقيّة هي قلّة الثقة بشيء ما: [كذا! وهو تعريفٌ غير دقيق. كما أنّ التقيّة ليست من شؤون العقيدة، بل هي حُكمٌ ثانويٌّ في مقام الحَرَج، كما أنّ المتعة أيضاً ليست

من العقيدة (المهاجر)]. إنّها فرع شيعي يعني السماح للشيعة باخفاء آرائهم الخاصة في اوقات الاضطهاد والظلم، ومن هنا صعوبة متابعة التاريخ الشيعي. [بوصف المؤلف مؤرّخاً كان ينبغي أن لايحصر صعوبة تتبُّع التاريخ الشيعي بهذا السبب المَزعوم. هناك قبل هذا بكثير جداً الذهنيّة السُّلطويّة الاحتكاريّة للمعرفة التاريخيّة (المهاجر)].

ز- المتعة: إنّ الاماميين يقبلون الزواج التعاقدي لفترة محدّدة لوجود إجماع على المتعة وشك في منعها.

يوجد فرع لهذه المجموعة الثالثة الشيعيّة وهو النصيرية. وهم طائفة شيعية متطرّفة (۱) وقد اشتقّ اسم النصيريين من محمد بن نصير الفهري، صاحب وباب الامامين العاشر والحادي عشر الشيعيين. أمّا ابن العبْري، فأنّه يدّعي أن النصيريين اتخذوا اسمهم من بلدة تدعى (نصريّه) قرب الكوفة.

تقوم العقيدة النصيرية على المبالغة في إجلال علي وذرّيته. فعليٌّ بحسبهم هو تجسيد لله، وهو خالد من خلال طبيعته الالهية.

<sup>(</sup>۱) لتفاصيل اكثر: ص ۱۰۲ A-B.III مطبعة ا. نصيري L.Massignon،art

يقول النصيريّون بثالوث إلهيِّ(۱) مؤلف من عليّ (الجوهر) ومحمد (الاسم) وسلمان (الباب). هكذا لا يفترق التفكّك: فعلي خلق محمد، والنبي خلق سلمان، الذي بدوره خلق كائنات اخرى خلقت العالم. [كذا! ولسنا نعرفُ مصدراً لهذا الكلام. إلا أن يكون قد أخذه عن أحد المستشرقين. وربما ورد في بعض كتبهم الخطيّة. ولكن لا يمكن القول أنه من عقيدتهم. هذه الملاحظة تنسحب على بعض ما سيأتي (المهاجر)]

#### ويتقبّل النصيريون(٢):

- التقمّص
- الحياة الأرضية الواحدة
  - تأويل القرآن
  - استعمال الخمر
  - شتم الخلفاء الراشدين
- خلاص القمر والشمس

H.lammens، I (۱) سوریا / ۱۸۶، بولس: لبنان / ۲۲۵

<sup>(</sup>٢) محمد يحيى الهاشمى: النصيرية في سوريا الحاضرة. العرفان.المجلد ٣٨ / ٨٦٨-٨٦٩

#### ويرفضون:

- الحج
- الجنة
- الصلاة

## الأُصول العربيّة للتشيّع

منذان اتخذ التشيّع مكانه كمذهب إسلاميٍّ له شخصيتُه، أُخذ عليه انه جوابٌ فارسي في قلب الاسلام، بعد فشلِ كلِّ مقاومة خارجية امام انطلاقة الاسلام الشاب.

ولقد تطرّق عدّة مؤرّ خين لهذه المسألة و تشعّبت آراؤهم. بحسب Goldzeiher، فان التشيّع كان مثل الاسلام، عربي المولد والبيئة (۱).

#### هل يمكن القبول بهذه النظرية؟

رأيُ Goldzeiher مبنيٌّ على الحديث والتاريخ. فقد قال أبو ذرّ: رأيت النبي رابتاً على كتف علي وهو يقول له «من يحبنا هو العربي ومن يكرهنا هو العلج» (٢). كما أنّ الإمام

<sup>(</sup>۱) Goldzeiher: العقيدة والشريعة. ترجمة / ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الديلمي: ارشاد ١١ / ٤٧.

الصادق يقول ان الهاشميين والشيعة كانوا عرباً (١).

أمّا المعطيات التاريخية للأصل العربي للشيعة فهي:

- ١- معظم أنصار علي الذين ساعدوه في حروبه كانوا عرباً من الحجاز والعراق، ولا وجود لأي شخصية إيرانية كبيرة أو أي قائد إيراني كبير بينهم.
- ٢-كل الذين كتبوا للحسين لمطالبته بالقدوم الى الكوفة سنة
   ٦٠ للهجرة بحسب ابو مخنف(٢) كانوا من قادة القبائل العربية القاطنين في الكوفة.
- ٣-كان أنصار سليمان بن صُرَد الخُرزاعي، قائد التوّابين،
   عرباً من العراق، عرباً من كل القبائل، والكثيرون منهم من القُرراء، مع غياب تام للموالي (٣).
- 3- كانت خراسان حتى بداية التوسّع العبّاسي أرضاً للعديد من الناس وأيضاً أرضاً للقلوب الخاوية، (يجب ان ننتظر المرسلين لملئها) وكان الإيرانيون إما وثنين وإما سُنّة. فيما كانت قم المدينة الشيعية االوحيدة بُعيد السنة ٨٣هـ. وقد بناها عرب الكوفة. [بل إنّ وسط إيران، الذي مركزه

<sup>(</sup>۱) الكليني: الكافي VIII / ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) ابو مخنف:في مقتل الامام / ١٨.

H.lammens:،les perse du liban».M.U.S.J ۱۹٤ / الشيعة والخوارج: Wellhausen (۲) الشيعة والخوارج: + H.Lammens ۱۹۷۸ – ۱۳۲ – ۱۳۹ و ۱۹۷۲ – ۱۹۲۹ و ۱۹۷۲ – ۱۹۷۹ و ۱۹۷۲ و ۱۹۷ و ۱۹۷ و ۱۹۷۲ و ۱۹۷ و ۱۹۷۲ و ۱۹۷ و ۱۹۷۲ و ۱۹۷ و ۱۹۷۲ و ۱۹۷ و ۱۲ و ۱۲ و ۱۲ و ۱۲ و ۱۲ و ۱۲ و

مدينة كاشان، كان كلُّه شيعياً إماميّاً (المهاجر)].

٥- الأصل العربي لشيعة لبنان ؛ وان كان عدّة مؤرخين قــد حاولوا اصطناع نسب فارسي لهم، مما يجعلنا نفكر بالفَرس الذين زرعهم معاوية في المُدُن اللبنانية. وبعد نقاش مع الأب lammens، رأى في القبائل العربية في جنوب لبنان (عاملة، لخم، جذام) أجداد متاولة لبنان. يمكن ان نستنتج من ذلك االولادة العربية للتشيّع (١). وهذا لا يُبعدُ دخولُ ايرانيين وغرباء آخرين في صفوف الشيعة في السنوات اللّاحقة. فبالنسبة للايرانيين هناك نقاط عديدة تقرّبهم من المذهب الشيّعي ؛ فتعلق الفرس بفكرة الملكية المتوارثة والحق الالهي، وُجد ما يقابله بالاعتقاد بالامام. من ناحية اخرى، يوجد كُـرة من قبل الفرس تجاه عُمَر هادم إمبرطوريتهم؛ كما يوجد قرابة بعض الشيعة من العائلة الملكية الفارسية (زواج الحسين من ابنة يزد جرد الثالث). أضف الى ذلك العلاقات الارستقراطية العربية مع الشعوب الخاضعة لهم، هذه العلاقات أدّت الى انتقال الشعوب المظلومة الى التشيّع.

<sup>(</sup>۱) بحسب c.cahen، التشيّع هو «قضيّة العرب مع عائلة عربية»: Revue historiqueص٢٢٠،

كلَّ هذا لا يكفي. لأننا نريد ان نُحــدد هوية الشيعة على الصعيد القبَلي. هل يمكننا ذلك بعد معرفة أُصولهم العربية إن كانوا يمانيين ام قيسيين؟

## الشيعة: يمانيون أم قيسييون؟

قبل ختام هذا الفصل، يبدو لي أنّ من الضروري تحديد الهوية القبَليّة للتشيّع. والنتيجة لهذه المحاولة لن تكون إلاّ تقريبيّة، نظراً لعدم الاستقرار السياسي للقبائل تجاه الحُكّام، ونظرا للعديد من الأسباب الشّخصية التي تجعلُ الكثير من الناس يتركون فريقاً للالتحاق بغيره. يُضاف الى ذلك الصعوبة التي وجدتُها في تحديد هوية حوالي ثلاثين من أصحاب الأئمة.

مهما يكن، فإن هذا التحديد سوف يأخذ عدّة أشكال، ليصل إلى نهاية جزئية، يمكن أن تقود عملنا الصعب جداً على المستوى المذهبي، الذي نحاول إيضاحه من خلال وضعه على المستوى القبلي.

### أمّا مراحل تحديد الهوية فهي:

- أنصار الأئمة.
- سياسة القبائل ومواقفها تجاه على ومعاوية.

### الشعراء الشيعة من القرن الرابع للهجرة:

أنصار الأئمة: نبدأ بأنصار الإمام علي (١) الذين آزروه قبل إمامته وبعدها وفي معاركه في الجمل وصفيّن:

| قيسي | يماني | الاسم                | الرقم |
|------|-------|----------------------|-------|
|      | ×     | أبو ذرّ              | ١     |
|      | ×     | عمّار بن ياسر        | ۲     |
|      | ×     | المقدادبن الاسود     | ٣     |
|      | ×     | حجر بن عدي           | ٤     |
|      | ×     | مالك الاشتر          | 0     |
|      | ×     | سعد بن عباده         | ٦     |
|      | ×     | قیس بن سعد بن عُباده | ٧     |
|      | ×     | سعد بن سعد بن عباده  | ٨     |
| ×    |       | خالد بن معمّر        | ٩     |
| ×    |       | معقل بن قيس الرياحي  | ١.    |
| ×    |       | شبث بن ربعی          | 11    |
|      | ×     | زيد بن الارقم        | ١٢    |
|      | ×     | صالح بن حنيف         | ١٣    |
|      | ×     | البراء بن عاز ب      | ١٤    |

(١) ذكرت هذه الاسماء في تاريخ الطبري ا ا ا، مروج المسعودي (أ) و (ب) ؛ تاريخ اليعقوبي ا ا، وقد تمّ التحديد من خلال استعمال: الكشي: الرجال، الزركلي: اعلام، كحّاله: قبائل.

| قيسي | يماني | الأسم                 | الرقم |
|------|-------|-----------------------|-------|
|      | ×     | عبدالله بن بديل       | 10    |
|      | ×     | عثمان بن حنیف         | ١٦    |
|      | ×     | شریح بن هانی          | ١٧    |
|      | ×     | عمر و بن محسن         | ١٨    |
|      | ×     | عمرو بن الحمق         | 19    |
|      | ×     | عدي بن حاتم           | ۲.    |
|      | ×     | سعید بن قیس           | 71    |
|      | ×     | بلال الانصاري         | 77    |
| ×    |       | سعد بن مسعود          | 7 7   |
| ×    |       | عبدالله بن عباس       | 7 2   |
| ×    |       | حكيم بن جبلة          | 70    |
|      | ×     | الوليد بن جابر        | 77    |
|      | ×     | سعد بن مالك الخدري    | 7 7   |
|      | ×     | عقبة بن عمرو بن ثعلبة | ۲۸    |
|      | ×     | رفاعة بن رافع         | 79    |
| ×    |       | يزيد بن هجية التميمي  | ٣.    |
|      | ×     | مالك بن ربيعة         | ٣١    |
|      | ×     | جرير بن عبدالله       | 77    |
| ×    |       | الاحنف بن قيس         | 44    |
|      | ×     | مالك بن التيهان       | ٣ ٤   |
| ×    |       | صعصعة بن صوحان        | 40    |
|      | ×     | أبوأيوب الانصاري      | ٣٦    |
|      | ×     | خزيمة بن ثابت         | ٣٧    |
|      | ×     | قیس بن عبید           | ٣٨    |
| ٩    | 79    |                       |       |

# بالمقابل اذا قمنا بنفس المحاولة بالنسبة لأنصار معاوية، فإننا نحصل على الإحصاء التالي:

| قیسی | یمانی | الاسم                          | الرقم |
|------|-------|--------------------------------|-------|
| ×    |       | حبيب بن مسلمة الفهري           | ١     |
| ×    |       | أبو الاعور السلمي              | ۲     |
| ×    |       | الوليد بن عقبة                 | ٣     |
|      | ×     | ذو الكلاع الحميري              | ٤     |
| ×    |       | بسر بن ابي أرطأة               | 0     |
| ×    |       | عبد الرحمان بن خالد بن الوليـد | ٦     |
| ×    |       | عبيد الله بن عمر بن الخطاب     | ٧     |
| ×    |       | عمرو بن العاص                  | ٨     |
| ×    |       | حمرة بن مالك الهمداني          | ٩     |
|      | ×     | شرحبيل بن حسنة الكندي          | ١.    |
| ٨    | ۲     |                                |       |

## أمّا بالنسبة للخوارج:

| قیسی | يماني | الأسم                  | الرقم |
|------|-------|------------------------|-------|
|      | ×     | عبدالله بن وهب الراسبي | ١     |
| ×    |       | الخرّيت بن رشيد السامي | ۲     |
| ×    |       | اشرس بن عوف            | ٣     |
| ×    |       | هلال بن عنفة           | ٤     |
|      | ×     | الاشهب بن بشر          | ٥     |
| ×    |       | سعيد بن قفل            | ٦     |
| ×    |       | ابو مريم السعدي        | ٧     |
| ×    |       | مسعر بن فدكة           | ٨     |
| ٦    | ۲     |                        |       |

نستخلصُ من هذه الجداول الثلاثة ما يلي:

بحسب الجدول الاوّل فإن أنصار على كانوا بغالبيتهم يمانيين. فمن أصل ٣٨ شخصيّة، كان ٢٩ منهم يمانيين و ٩ قيسيين. وبحسب الجدول الثاني، فانه يأتي ليدعم نتيجة الاوّل من حيث أنه يُحـــدد هوية عشر شخصيات من أنصار معاوية كان من بينهم ٨ قيسيين ويمانيين اثنين فقط. - يؤكُّ للجدولُ الثالث فكرةَ أنَّ القيسيين في صفوف على لم يكونوا على ما يُرام في هذا المحيط. وأنهم كانوا ينتظرون فرصةً للانسحاب والابتعاد عن الهيمنة اليمانية. لقد كانوا منجذبين إلى شخصية الامام الذي نأى عن أي تصنيف قبلي، فتعصّبهم أثناء وبعد التحكيم يمكن ان يُفسَّر على هذا النحو. لقد كانت صفيّن لحظةَ قاطعةً بامتياز، فالانصار الحقيقيون لعلى (يمانيون بغالبيتهم) بقوا الى جانبه.

# - أمّا بالنسبة لأنصار الامام الحسن (١)، فيمكننا الحصول على الجدول التالي:

| قیسی | يماني | الاسم               | الرقم |
|------|-------|---------------------|-------|
|      | ×     | قیس بن سعد بن عباده | ١     |
| ×    |       | سعد بن مسعو د       | ۲     |
|      | ×     | عمرو بن سلمة        | ٣     |
|      | ×     | محمدبن الاشعث       | ٤     |
|      | ×     | سليمان بن صرد       | ٥     |
| ١    | ٤     |                     |       |

## أنصار الحسين: مع مُسلم بن عقيل في الكوفة:

| قیسی | يماني | الاسم           | الرقم |
|------|-------|-----------------|-------|
|      | ×     | سليمان بن صر د  | ١     |
| ×    |       | المسيّب بن نجبة | ۲     |
|      | ×     | رفاعة بن شدّاد  | ٣     |
|      | ×     | هاني بن عروة    | ٤     |
| ١    | ٣     |                 |       |

في البصرة: وهذه لم تكن مدينة يمانيّة، ومع ذلك فقد تمكّن الحسين من الحصول على أنصار منها. ولكن من بين القبائل القيسية ذات الميول الخوارجية: تلك حال مالك بن

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي: || / ٢١٤ – تاريخ الطبري: ٤ / ٢٠١، طه حسين: الفتنة: || / ١٨٢ – ١٨٨.

## مسمع الشيباني البكري(١).

إن تحديد الهوية القبلية للشيعة تصبح صعبة في هذه الفترة من التاريخ الاسلامي بسبب السياسة البهلوانية التي مارسها المعسكران المتصارعان بهدف الفوز بغالبية القبائل الى جانب قضيته. كان الشيعة الواثقون من اليمانيين يريدون ضمّ القيسيين الى قضيتهم ؛ والعكس صحيح بالنسبة للأُمويين. وسوف نوضح ذلك من خلال الجدولين التاليين (٢):

| قیسی | يماني | توّ ابو ن              | الرقم |
|------|-------|------------------------|-------|
|      | ×     | سليمان بن صُرد         | ١     |
| ×    |       | المسيّب بن نجبة        | ۲     |
| ×    |       | عبدالله بن وال         | ٣     |
|      | ×     | رفاعة بن شدّاد         | ٤     |
|      | ×     | عبدالله بن سعد بن نفيل | 0     |
| ۲    | ٣     |                        |       |

| قيسي | يماني | أصحاب الإمام زين العابدين عليتهج | الرقم |
|------|-------|----------------------------------|-------|
| ×    |       | سعيد بن المسيّب                  | ١     |
|      | ×     | جابر بن عبدالله الأنصاري         | ۲     |
| ×    |       | عامر بن وائلة (الكناني)          | ٣     |
| ×    |       | سعيد بن جبهان (الكناني)          | ٤     |
| ×    |       | محمد بن جبير بن مطعم             | 0     |

<sup>(</sup>١) معجم كحاّلة: ١١ / ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) يمثل الجدولان الفريقين المتصارعين في اعقاب انتفاضة التوابين.مروج المسعودي: ااا / ٩٣ مثل الجدولان الفريقين المتصارعين في اعقاب التفاضة التوابين.مروج المسعودي: ااا /

| قيسي | يماني | أصحاب الإمام زين العابدين عَلَيْتُنْ الْعِرْ | الرقم |
|------|-------|----------------------------------------------|-------|
| ×    |       | القاسم بن عوف                                | ٦     |
| ×    |       | حبیب بن ابي ثابت                             | ٧     |
| ×    |       | سلمه بن دینار                                | ٨     |
| ×    |       | أبان بن تغلب                                 | ٩     |
| ×    |       | همام بن غالب                                 | ١.    |
| ×    |       | سعید بن جبیر                                 | 11    |
| ×    |       | عبدالله بن عطا                               | ١٢    |
| 11   | ١     |                                              |       |

| قیسی | یمانی | في معسكر ابن زياد   | الرقم |
|------|-------|---------------------|-------|
|      | ×     | الحصين بن نُمير     | ١     |
|      | ×     | شرحبيل بن ذي الكلاع | ۲     |
| ×    |       | أدهم بن مخارز       | ٣     |
| ×    |       | ربيعة بن مخارق      | ٤     |
|      | ×     | جبلة بن عبد الله    | 0     |
| ۲    | ٣     |                     |       |

بالرغم من الصعوبات التي واجهناها في تحديد هُــويّة كلّ الشخصيات المُستمالَـة، تبقى النتيجة التي حصلنا عليها، وان تكن تقريبية، على أهميّة كبيرة. ففترة الامام الرابع كانت تمتاز بغالبية قيسية كبيرة جــدّاً في أصحابه، ويمكن ان نفسّر هذا الحدث من خلال الصراع القبلي في ذلك العصر، حيث كان الأُمويّون السوريّون يستندون بشكل عام على اليمانيين السوريين لتقوية موقعهم.

## أصحاب الامام الخامس محمد الباقر:

| قيسي | يماني | الاسم                  | الرقم |
|------|-------|------------------------|-------|
| ×    |       | محمد بن مسلم الثقفي    | ١     |
| ×    |       | الكميت بن زيد الاسدي   | ۲     |
|      | ×     | سلمة بن كهيل           | ٣     |
|      | ×     | الحكم بن عتيبة         | ٤     |
|      | ×     | حمران بن اعين          | ٥     |
|      | ×     | جابر بن يرد الجوفي     | ٦     |
|      | ×     | حجر بن زائدة           | ٧     |
| ×    |       | عبدالله بن شريك        | ٨     |
|      | ×     | بريد بن معاوية العجلي  | ٩     |
|      | ×     | زرارة بن اعين          | ١.    |
|      | ×     | ليث بن البختري المرادي | 11    |
|      | ×     | السيد الحميري          | 17    |
| ٣    | ٩     |                        |       |

### أصحاب الإمام السادس جعفر الصادق (١).

| قيسي | يماني | الاسم               | لرقم |
|------|-------|---------------------|------|
|      | ×     | بريدة العجلي        | ١    |
|      | ×     | زرارة بن اعين       | ۲    |
| ×    |       | محمد بن مسلم الثقفي | ٣    |
|      | ×     | محمد بن على الاحول  | ٤    |
|      | ×     | المفضال الجوفي      | ٥    |
|      | ×     | نصر بن قابوس        | ٦    |
|      | ×     | حمران بن اعين       | ٧    |

<sup>(</sup>١) المجلسى: البحار – جزء ٤٧ ص ٢١٠ ـ ٣٥٠

| قيسي | يماني | الاسم                 | لرقم |
|------|-------|-----------------------|------|
|      | ×     | سليمان بن خالد النخعي | ٨    |
|      | ×     | ثابت بن دينار الاز دي | ٩    |
|      | ×     | ثعلبة بن ميمون        | ١.   |
|      | ×     | ابو بكر الحضرمي       | 11   |
| ×    |       | الاشجع السلمي         | ١٢   |
|      | ×     | السيد الحميري         | ١٣   |
| ۲    | 11    |                       |      |

## أصحاب الامام الكاظم (١)

| قيسي | يماني | الاسم                | الرقم |
|------|-------|----------------------|-------|
| ×    |       | علي بن يقطين         | 1     |
|      | ×     | محمد بن عمير الاز دي | ۲     |
|      | ×     | محمد بن عیسی         | ٣     |
| ١    | ۲     |                      |       |

## أصحاب الامام علي الرضا (٢)

| قيسي | يمني | الاسم                  | الرقم |
|------|------|------------------------|-------|
|      | ×    | محمد بن الفضل          | ١     |
|      | ×    | عبدالله بن جندب البجلي | ۲     |
|      | ×    | اسماعيل بن سعد الاحوص  | ٣     |
|      | ×    | احمد بن محمد الاشعري   | ٤     |
| ×    |      | علي بن الحكم الانباري  | 0     |
| ×    |      | حمّاد بن عثمان الناب   | 7     |
|      | ×    | خلف البصري             | ٧     |

<sup>(</sup>١) بحار المجلسي جزء ٤٨ –ص ١٧٨ – ١٨٨

<sup>(</sup>۲) نقسه جزء ۶۹- ص ۲۹۲

| قيسي | يمني | الاسم                    | الرقم |
|------|------|--------------------------|-------|
|      | ×    | بكر بن محمد الازدي       | ٨     |
|      | ×    | ابراهيم بن محمد الهمداني | ٩     |
|      | ×    | صفوان بن يحي             | ١.    |
| ۲    | ٨    | *                        |       |

إنّ مُهمّة تحديد هوية أنصار مذهب الأئمة الاثنى عشريين بدأت مستحيلة. فالشخصيات المصنفة في كتاب بحار الأنوار (۱)، وكُتُب السِّير المستعملة، لم تستطع الاجابة على السؤال. أما بالنسبة للائمة الثلاثة (الجواد والهادي والعسكري) فقد أمكن تحديد هوية خمس شخصيات وكانت كلّها يمانيّة.

| قيسي | يمني | الاسم                   | الرقم |
|------|------|-------------------------|-------|
|      | ×    | أيوب بن نوح بن درّاج    | ١     |
|      | ×    | أبو القاسم إدريس القمّي | ۲     |
|      | ×    | صالح بن محمد الهمداني   | ٣     |
|      | ×    | ناصر بن محمد الهمداني   | ٤     |
|      | ×    | عبدالله بن جعفر الحميري | ٥     |
|      | ٥    |                         |       |

<sup>(</sup>۱) بحار المجلسي جزء ٥٠ –ص ٢١٦، ١٩٤، ٢١٦

نستخلص من هذا كله أنه من بين أنصار الائمة المائة واثنى عشر شخصية، ثمانية وسبعون منهم كانوا يمانيين، وأربعة وثلاثون قيسيين، ما يعني لنا بالنتيجة أنّ سبعين بالمائة من المحيطين بالائمة كانوا يمانيين.

٧- السياسة القبلية: لقد طُرحتُ المشكلة على مستوى الشخصيات ذوي النهايات المشكوك بها، لأن التزام الشخص مختلف عن التزام الجماعة. والشخصيات المحيطة بعلي ومعاوية قد أثّرت بكلّ الناس، فمن المعقول ان عدّة شخصيات قد اتخذت مواقف مختلفة عن مواقف قبائلها. سنحاول الآن ان نتفحص المسألة من زاوية مختلفة، مرتكزين على تصرُّف القبائل حيال القضية الشيعيّة.

من الصعب رسم خط بياني للقبائل في علاقتها بالتشيّع، لأن مواقفها المتأثرة بعدّة دوافع كانت غير مستقرة.

فالبحث سيكون محصوراً بفترة بداية التشيّع: بداية الصراع بين علي ومعاوية. يمكن للرسم البياني ان يمتـدَّ إذا اخذنا هذا الاستنتاج كنقطة ارتكاز بنحو تراكميٍّ في الأقسام الاخرى.

سيكون عملنا التالي تحليلَ الموقف القبَلي تجاه التشيّع، ومناقشة ذلك إذا لزم الأمر، ابتغاء الوصول الى بداية ما يمكن تسميته خطاً بيانياً للعلاقة القبّليّة – الشيعيّة.

## أ- حول اليمانيين المؤيدين لعلي:

لقد ركّز معظم المؤرخين الذين عالجوا هذه المسألة على الطابع اليماني للتشيّع. كانت تلك حال حتّي وزيدان. وكان يبدو أنّ اليمانيين كانوا اكثر تهيئةً لتلقّي هذا التيار لسبين أساسيين فيما يبدو، هما:

- الأول: لقد كانوا قبل الاسلام من النصارى القائلين بالطبيعة الواحدة للمسيح، فجذبهم التشيّع من حيث أن مفهوم الامام كان قريباً من مفهوم المسيح عند القائلين بطبيعته الواحدة.
- الثاني: أنّهم أتوا من أماكن تعرّفت على الطابع السياسي والروحي للملكية. فمن هنا بدتْ لهم فكرة الإمامة مقبولة.

ويمكن للاقامة الشيعيّة في الكوفة (١) أن تساعدنا على هـذا الصعيد. فالقبائل التي كانت تسكنها كانت يمانيّة في

<sup>(</sup>١) كان الكوفيون كثرا مع علي في صفيّن: مروج المسعودي ( اا ( A، ص ٣٦٧.

غالبيتها (۱)؛ كما يمكن أن نصل إلى الاستنتاج نفسه في حمص، التي كان يسكنها اليمانيون، والتي كان سُكّانها في صفوف علي في صفّين. [كــذا!، وهذا خطأ فادحٌ جـداً بالتأكيد. فلقد كانت حمْيَر يمانيّة بالفعل، ولكنّها كانت عماد عسكر معاوية، وليس عليّ، في صفين. وهذا ينفي الاستنتاج التالي (المُهاجر)].

لقد كانت غالبية اليمانيين إلى جانب علي في صفيّن (٢). وقد أعلن معاوية عن نيّته الانتقام من أشرافهم أمام عدي بن حاتم (٣).

لقد توصلنا بشكل عام الى تحديد مواقف وتصرُّفات القبائل تجاه التشيّع على النحو التالي:

أ-الأنصار: منذ بداية الصّراع، أي يوم السقفية، حاول عربُ الجنوب اليمانيّون (الانصار= الأوس والخزرج) الفوز بسلطة ما من خلال الترشّح للخلافة. ولكنّ غيابُ علي لانشعاله بتجهيز النبيّ، وتضامُن الشخصيات الشمالية (القيسيّة) الحاضرة، قادت أبو بكر إلى الخلافة.

<sup>(</sup>۱) البلاذري:فتوح / ۲۷٦ (طبعة القاهرة ۱۹۳۲)، Wellhausen؛ الشيعة / ۱٦٠.

<sup>(</sup>۲) تاریخ الیعقوبی: ۱۱ / ۱۸۹، زیدان:تمدّن ۱۷ / ۲۱–۲۷.

<sup>(</sup>٣) مروج المسعودي III (A) / ١٣.

ويُحتمل أن يُفسّر تحالف عرب الجنوب مع علي على أنه دعـم للشخص الاقرب للنبي، والذي يستطيع أن يُطالب بحقوقهم أمام المجموعة القرشية.

كان الانصار من حزب علي جاهزين للقتال دعماً لقضيّته. وكان يوجد اثنان من الانصار فقط في صفوف معاوية هما النعمان بن بشير ومسلمة بن مخلّد. [ولكنّ هـذه الإحصائيّة لا تعني أبداً أنهم كانوا «جاهزين للقتال «مع الإمام عليه في بل إنّما هم كانوا يُعبّرون بموقفهم عن رفضهم لما يخصّهم من نتيجة يوم السقيفة التي حرمتهم من أدنى حصّة في السُلطة (المهاجر)].

لقد فتك الانصار (١) بالجيش السوري في صفيّن. ولقد قادت ضغينة الانصار المستمرّة تجاه العائلة الحاكمة الأُموية الشاعر التغلبي الاخطل الى هجائهم في قصائده.

ب- الطائيون: كانت هذه القبيلة مع الامام، من خلال الموقف الذي اتخذه زعيمُها عدي بن حاتم. وقد قاتلت بغالبيتها مع علي في معركتي الجمل وصفيّن (٢)؛ وسوف يفسّر تشيّعُها تحالفَها فيما بعدمع الحمدانيين.

د کم معاویة / ۲۰۰ - ۱۰۰ : Lammens (۱)

<sup>(</sup>٢) مروج المسعودي (II (A / ٣٦٧، كحالة: معجم القبائل II / ٣٩١

- ج- كندة: كانت كندة مع علي، وكان قائدها الاشعث بن قيس. ولا يمكن الحكم على موقفهم بشكل مغاير بالرغم من علامات الاستفهام حول تصرفها حيال التحكيم (۱). وقد قاتلت كندة ضد عبيد الله بن زياد.
- د-غسّان: انتقلت الى صفوف انصار علي منذ الخلاف بين جبلة بن الايهم وعمر . ويدّعي طويل (٢) أنّ الغسّاسنة هم أجـداد العلويين.
- هـ بجيلة: كانت مع علي سنة ٣٧ هـ /٢٥٧ م وقاتلت مع المختار سنة ٦٧ هـ / ٢٥٧ م (٣).
  - و-خزاعة: قاتلت مع على سنة ٣٧ هـ (١٤).
- ز- مذحج: كانت في صفيّن مع علي تحت قيادة الاشتر<sup>(٥)</sup>. وكذلك وناصرت مسلم بن عقيل في الكوفة <sup>(١)</sup>، وكذلك المختار.
- ح-هـمُـدان: ناصرت عليا في صـفيّن<sup>(٧)</sup>، وبحسب

<sup>.</sup> ۷ – ۱ : Willhausen (۱)

<sup>(</sup>۲) كحالة: القبائل ا / ٦٥.

<sup>(</sup>٣) طويل: العلويون / ٥٣-٥٤و٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) كحالة:قباائل / ٣٣٩.

<sup>(</sup>٥) Willhausen : الشيعة... /١٠٥ ؛ lammens: معاوية / ١١٨، كحالة:قبائل ١١١ / ١٠٦٢.

<sup>(</sup>٦) طه حسين: فتنة ١١ / ٢٣٨.

<sup>.</sup>١٠٥ / ... : Willhausen (٧)

Massignon، فقد كانت هذه القبيلة المهمة شيعية بالكامل (١). وقد جهد عليٌّ على ضمّها.

ط- تنّوخ: بميولها الشيعيّة، بحسب طويل، فقد كانت شديدة التعصّب لعلي بحيث أصبحت فيما بعدعلوية (٢). ي- نخع: كانت في صفيّن مع على (٣).

2- همدان بن مالك: لقد كان كل هؤلاء التابعين تقريبا متحمّسين لعلي واولاده. وكان منهم في صفين اثنا عشر ألفا في صفوفه (٤). [كذا! ولكنّ هؤلاء هم أنفسهم الهمدانيّون الذين سبق ذكرهم قبل قليل (المهاجر)].

#### ٦- القيسيون المؤيدون لمعاوية:

على العكس، فقد كان القيسيون في المعسكر الآخر. مع معاوية القائد القيسي القرشي بامتياز وممثل السلطة المكيّة. قريش: كانت بغالبيتها مع معاوية. وكانت مخزوم تحمل راية الجيش الشامي في صفيّن (٥).

<sup>(</sup>۱) Massignon: خطط / ۱۲.

<sup>(</sup>٢) طويل: العلويون / ٢٧٤ – ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) كحالة: القبائل ١١١ / ١١٧٦.

<sup>. 177 – 170 .</sup>III p .Y-J.Schleifer – W. M ontgomery watt, art Hamdan E. I (  $\epsilon$  )

<sup>(</sup>۵) Lammens: معاوية / ٤-٥.

سكيم: تحالفت مع الامويين(١).

ثقيف: كانت مناصرة للامويين (٢)، واعطت للخليفة السوري واحدا من رجالها الاكثر شُهرة: الحجّاج.

ظبة بن عود: متعصّب ضد علي في يوم الجمل (٣) كما يمكننا ان نذكر أسد بن خزيمة بين آخرين.

لقد كانت المسألة موضوع نقاش حادً على صعيد القبائل. فمن جهة نجد قيسيين مع علي، ومن جهة اخرى نجد يمانيين مع معاوية. فكيف يمكن ان نفسر هذه المواقف المناقضة لما سبق وبرهنّاه؟

ان التناقضات القبكية، بالإضافة إلى الشخصيات التي كانت مع علي ومع معاوية، كذلك مواقع القبائل، قد لعبت دوراً كبيراً في تعقيد الصورة. فقيسس عيلان كانوا مع علي، لا لشئ إلا لأنّ بني كلب كانوا مع معاوية (ئ) ؛ أمّا تغلب (الجزيرة) وبكر (الجزيرة والعراق) فقد تبّنتا موقفاً مؤيدا لعلي (ه) أيضاً لا لشئ إلا لأنّها كانت قريبة من مركزه في (الكوفة).

Willhausen (۱): الشيعة / ۷۵.

<sup>..</sup>۱۱۹ / Brukelmann: Peaples ، ٥٠ / معاوية :Lammens ( ٢ )

<sup>(</sup>٣) مسعودي: مروج (II (A / ٣٥٥ ؛ الامين: فجر ص ٢٦٧ ؛ كحالة: القبائل III ص ٦٦٢.

A. Fischer art (٤) قيس عيلان طبعة ١، ١١ / ٦٩٢ – ٦٩٨.

<sup>(</sup>۵) Lammens: معاوية /۱۱۸.

بالمقابل فان القيسيين المؤيديين لعلي، فقد حاولوا الانسحاب من صفوفه، فأخذوا موقفا قاسيا من قضية التحكيم، وبذلك عقدوا مهام الامام بتحوّلهم إلى خوارج، وبترْك مكانهم للغالبية اليمنية المساندة للإمام علي. لقد كان ذلك نوعاً من الترْك المنطقي من قبلهم لعلي. فأصبحوا ضدَّ اليمانيين وضدَّ الشيعة وضدَّ الامويين في حالٍ معاً؛ تلك كانت حال تميم (۱) وشيبان وبكر بن وائل.

وكان التغلبيون القيسيون النصارى مع الأمويين عندما كان هؤلاء يمارسون سياسة متسامحة مع النصارى، ثم صاروا ضد الامويين بعد إلغاء معاوية عهده في هذا المجال. إنّ الانجاز السياسي الكبير لمعاوية، على صعيد شبكة علاقاته السورية، كان في سياسته العاملة على التحالف مع السوريين اليمانيين ذوي السلطة الكبيرة في القطاع الشرقي لسوريا. وقد توصّل الى ذلك بزواجه من امرأة كلبية ، وبالتزامه سياسة التسامح مع النصارى العرب وإدخالهم في شوؤن وقنوات الدولة.

فقبائل كلب ولخم (٢) قاتلت معه ضد على والعراقيين.

<sup>.</sup> ۱۱۹ / Brukelmann: Peaples ؛ ۷٥ / ... الشيعة : Willhausen (۱)

<sup>(</sup>٢) كحالة: القبائل ااا ص ١٠١٢

مهما يكن، فممّا قُلناه نستطيع استخلاص أنّ غالبية اليمانيين كانوا مع علي، بينما غالبية القيسيين ساندوا معاوية. اما التحفّظات على هذا الاستنتاج فقد أتـت ممّا أتيتُ على ذكره من تعقيدات، ومن السياسة الذكية لمعاوية مع اليمانيين، كذلك من مكانة على بالنسبة للمؤمنين القيسيين.

## الشعراء الشيعة () حتَّى القرن الثالث للهجرة:

| قيسي | يمني | الاسم                  | الرقم |
|------|------|------------------------|-------|
| ×    |      | أبو الاسود الدؤلي      | 1     |
|      | ×    | ابن مفرغ الحميري       | ۲     |
| ×    |      | عامر بن واثلة          | ٣     |
|      | ×    | سديف بن ميمون          | ٤     |
|      | ×    | مالك الاشتر النخعي     | ٥     |
|      | ×    | ابو الهيثم بن التيهان  | ٦     |
|      | ×    | عمرين حارثة الانصاري   | ٧     |
| ×    |      | عبدالله بن ابي سفيان   | ٨     |
|      | ×    | سعد بن قيس الهمداني    | ٩     |
|      | ×    | زياد بن لبيد الانصاري  | ١.    |
|      | ×    | حجر بن عدي             | 11    |
|      | ×    | خزيمة بن ثابت الانصاري | ١٢    |
|      | ×    | ابن بديل               | ١٣    |

<sup>(</sup>۱) العرفان: الشعراء الشيعة ١٩٢٢ - مجلد ٧ - ص ٩١ - ٩٦ و ١٦٣ - ١٦٦

فمن بين اثنين وعشرين شاعر شيعي في القرون الثلاثة الأُولى للهجرة، سبعة عشر منهم كانوا يمانيين وخمسةً فقط قيسيين.

نستخلصُ بعد هذا البحث المُختصر، على الشخصيّات والقبائل والشعراء، أنّ اليمانيين كانوا بالإجمال مُنجذبين نحو التيّار الشيعي الذي كان قريباً حضاريّاً منهم.

# الفصل الثاني

## التشيّع في سوريا الرّاشدية وفي سوريا الأموية

من المستحيل البحث في تاريخ سوريا أو تاريخ التشيّع في سوريا في القرون الوسطى بدون دراسة موقع القبائل العربية في سوريا وعلاقاتها مع التشيّع. وذلك لاستخلاص شيء ما: لقد كانت سوريا في القرون الوسطى كياناً في طور التشكّل، فمن الضروري فهم تشكّلها للوصول الى التحوّل الذي سيطرأ عليها فيما بعد.

لذلك ومن طبيعة علاقة التشيّع مع اليمانيين، سوف نحاول رسم صورة لسوريا العربية قبل وبعد الفتح الإسلامي.

#### ا- سوريا العربية قبل الفتح:

لقد كانت الجزيرة العربية الخزّان البشري الذي يُغذّي على الدوام الهلال الخصيب. وكانت سوريا المنتجع الإجباري، كما حصل بعد انهيار سدّ مأرب، أو الطبيعي

الذي تُمليه حاجةُ البحث عن مراعي جديدة. وسوف يقود هذا وذاك إلى امتداد عِرقيِّ نحو شمال الصحراء العربية منذ العصور القديمة.

لقد سُجّل حضورٌ عربيٌّ بين فلسطين ومصر في العهد الأشوري (القرن الثالث عشر قبل الميلاد). كما أن العرب عاشوا في جبل عامل بين جويا وتبنين (۱) في عصر الإسكندر الكبير. وكان قطاع غيزة في فلسطين عربياً وكان العرب يحتلون لبنان (۲). وفي أو اخر عهد السيلوسيين كانت حمص ودمشق محكومتين من قبل أمراء عرب (۳)... وفي العصر الروماني، نذكر دولة الأيطوريين التي احتلت في ذلك الوقت منطقة جنوب وشرق دمشق. وكانت حرمون منطقة مُهمّةً من البقاع بما في ذلك بعلبك وعنجر.

مهما يكن من أمر، فإن وجود العرب في سوريا قبل الفتح، هو حقيقة دامغة ومقبولة من قبل كل المؤرّخين. وسوف يتجذّر وجودهم في تاريخ هذه المنطقة لدرجة صارت فيها التفرقة راسخة بين المجموعتين العربيتين:

<sup>(</sup>١) بحسب المؤرّخ اليوناني أريانوس: ح. الأمين، جبل عامل حتى الإحتلال الصليبي.العرفان، ٢٤٨٨، ص١٩٦٨

<sup>(</sup>٢) كرد علي: خطا. ا ص ٦٣

<sup>(</sup>٣) أ.إسماعيل: لبنان ص ٤٣

مجموعة شبه الجزيرة ومجموعة سوريا. وكان عرب سوريا متعالين، ويعاملون عرب الجزيرة على أنهم بدو رحّل تفوح منهم رائحة تذكّر برائحة التيوس، وتعزل العطر المتأتّي من المسك وسائر العطور الأخرى المركزة والزّكيّة. (١)

يدّعي المؤرخون أن العرب السوريين كانوا يمانيين بغالبيّتهم (٢)، هذا رأي Demombynes وأسود وحتّي وآخرين. وسوف يُعتمد هذا الرأي في هذه الأطروحة قبل وبعد الفتح.

ولقد كرس محمد كُرد علي في كتابه «خطط الشام» بحثاً خاصاً بسكان الشام، حيث تحدّث عن قبائل عربية وموقعها في هذا البلد<sup>(٣)</sup>. ومن بين ٢٣ قبيلة مذكورة، كانت٧ فقط قيسية و ٢ ١ يمانية:

<sup>(</sup>١) الأصفهاني: الأغاني VIII ص ١٣٨

Demombynes (۲) : سوريا ص ١٤ / أسود: ذخائر ص ١٣٦ / حتّي: سوريا ١١ ص ١٥٠

<sup>(</sup>٣) کرد علی: خطط ا ص ٦١ – ٦٧

| قيسية | يمانية | القبيلة                                                       | الرقم |
|-------|--------|---------------------------------------------------------------|-------|
|       | ×      | غسان                                                          | ١     |
|       | ×      | تنّو خ                                                        | ۲     |
|       | ×      | لخم                                                           | ٣     |
|       | ×      | جهينة                                                         | ٤     |
| ×     |        | غسان<br>تنّوخ<br>لخم<br>جهينة<br>ذبيان<br>جذام                | ٥     |
|       | ×      | جذام                                                          | ٦     |
|       | ×      | عاملة                                                         | ٧     |
|       | ×      | كلب                                                           | ٨     |
| ×     |        | كنانة                                                         | ٩     |
|       | ×      | بهرا                                                          | ١.    |
|       | ×      | طيء                                                           | 11    |
|       | ×      | طيء<br>کندة<br>حمير                                           | 17    |
|       | ×      | حمير                                                          | 17    |
|       | ×      | همدان                                                         | ١٤    |
| ×     |        | إياد                                                          | 10    |
|       | ×      | عُذري                                                         | ١٦    |
|       | ×      | زُ بيد                                                        | ١٧    |
|       | ×      | صُليح                                                         | ١٨    |
|       | ×      | يعسوب                                                         | 19    |
| ×     |        | قيس                                                           | ۲.    |
| ×     |        | مرّة                                                          | 71    |
| ×     |        | غذرى<br>زُبيد<br>صُليح<br>يعسوب<br>قيس<br>قيس<br>مرّة<br>ظبّه | 77    |
| ×     |        | ربيعة                                                         | 74    |
| ٧     | ١٦     |                                                               |       |

لقد كان التسـرّب القيسـي إلى سوريا ضعيفاً، بالقياس إلى الواقع اليمني القويّ، الذي كان راسخاً قبل الفتح. وقد استقر القيسيون في مناطق سورية قريبة من الجزيرة العربية، من مثل فلسطين: (قيس وكنانة)، والجولان: (مُرة)، بين تيماء وحوران: (ذبيان). وحتى في هذه المناطق نلاحظ أن القيسيين كانوا مبثوثين بين اليمانيين، ولم يُشكلوا قطاعاً قيسيّاً خالصاً خاصًا بهم. بل على العكس، كانوا أقليّات في عالم يمانيّ كبير. ففي دمشق وغوطتها كان اليمانيّون حاضرين على مقربة من القيسيين. ويمكن أن نلاحظ الشيء نفسه في المنطقة الممتدّة من الرملة إلى نابلس، حيث كانت قبيلة لخم مع قبيلة كنعان. وبين تيماء وحوران كانت قبيلة ذبيان القيسيّة مُتساكنةً مع قبيلة طيء اليمانية.

نستنتج من ذلك أن سوريا ما قبل الفتح كانت يمانية بمجملها.

ولكن يجب أن نذكر هجرةً قيسيةً مُهمةً استقرت في منطقة الجزيرة، وأعطت أسماء القبائل المُكوّنة لهذه الجماعات للمنطقة التي قسّمت الى ثلاثة ديار: ديار بكر،

ديار ربيعة، ديار مُضَر. وقد أفلتَ عربُ الجزيرة من أي تصنيف دين – سياسي (۱) لأنّ أراضيهم قد اجتيحت من قبل مختلف التيارات الإسلامية بمظاهرها السياسية الأكثر نشاطاً منذ العصر الأموي.

### ٦- الطابع القبَلى لسوريا أثناءَ وبعدَ الفتح:

فتح سوريا: لقد شجّع الإسلامُ الهجرةَ إلى سوريا. ولكي يكون هذا التشجيع قيّماً فقد أوصى به الرسول (٢)، الذي قيلَ أنّه عدد أربعة جبال في الجنة اثنان منها سوريان: لبنان وقاسيون. [كلُّ ذلك وغيره وردَ بالفعل في نصوص مُحرّرةٌ معروفة. ولكنّ هذه الرّواية وأمثالها هي من باب أحاديث فضائل البلدان، التي لا ترقى من حيث الوثاقة إلى الدّرجة التي يئبنى عليها نتيجةٌ كبيرة، من الحجم الدي وصل إليه د. حماده هنا (المهاجر)].

ويبدو أن الحكومة المركزية في المدينة قد أرسلت جيوشاً وامدادات يمانية لغزو سوريا. والظاهر أنّ السببَ في هذه السياسة راجعٌ إلى غالبية العرب في سوريا كانت

<sup>(</sup>١) سيثبت هذا الإستنتاج منذ العصر الحمداني.

<sup>(</sup>۲) ابن عساکر، تاریخ دمشق ا ص ۶۷ ۸۹ ۱۲۲ ۱۲۲

يمانية، ولمنع أي صراع بين القيسيين واليمنيين من جهة، ولإلحاق اليمانيين السوريين بإخوتهم اليمانيين.

ويمكن ملاحظة هذا السلوك نفسه عند خالد بن الوليد مع زعيم غسّان جبلة ابن الأيهم ورجاله الستين ألفاً، عندما أرسل له خالد مجموعةً من اليمانيين المسلمين: قيس بن سعد، عبادة بن الصامت، جابر بن عبد الله الأنصاري، وخالد بن يزيد، ابتغاء التأثير على اليمانيين النصارى وإلحاقهم بإخوانهم المسلمين (۱). كذلك كان حال جواسيس الجيش العربي – البيزنطي، فقد كانوا جميعاً يمانيين، وحاولوا استخراج معلومات من إخوانهم اليمانيين الذين كانوا في المحور المُقابل. (۲)

<sup>(</sup>١) الواقدي: فتوح ا ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الواقدي: الفتوح اا ص ١٧.

### جداول الشخصيات الذين كانت ذات أهميّة في الفتح:

#### اليمانيون:

- سالم بن ذؤيب الأسلمي
- ورقة بن مهلهل التنوخي
  - جابر بن عبد الله
    - كنانة بن مبارك
- قيس بن حُبيرة المرادي
  - قيس بن سعد
  - هلال بن بدر الطائي
  - عدي بن حاتم الطائي
    - مالك الأشتر
    - معاذ بن جبل
- السّمط بن الأسود الكندي
  - شرحبيل الكندي
  - رافع بن عميرة الطائي
    - عبادة بن الصامت
- مصعب بن محارب اليشكري
  - هلال بن مرة اليشكري

- عمرو بن معد يكرب الزبيدي
  - ذو الكلاع الحميري
  - أوس بن عامر الحازمي
- أبو حامد بن سراقه الحميري
  - رفاعة بن زهير
  - عمار بن ياسر
  - المقداد بن الأسود
  - جابر بن حول الربيعي
  - عامر بن وهب اليشكري (١)
    - القيسيّون:
    - إياد بن غنم
    - عبد الله بن حذافة الشامي
      - عامر بن الطفيل
    - حبيرة بن مسروق العبسى
    - ميسرة بن مسروق العبسي
    - مسلمة بن سيف اليربوعي
    - المسيّب بن نجبه الفزاري

<sup>(</sup>١) أخذت هذه الشخصيات من فتوح الواقدي.

- سهل بن عساف
- سعيد بن عامر الجمحي
- سهيل بن صباح العبسى
  - الوليد بن عقبة
- الفارغ بن المسيّب التميمي
  - فزارة بن مراد العوفي
  - القعقاع بن عمرو التميمي
- صفوان بن المعطل السلامي
  - ضرار بن الأزور
  - حبيب بن مسلمة

نستنتج من ذلك أنه كان هناك نوع من التوازن المقصود في اختيار تلك الشخصيات، بحيث لا تتم خسارة لاهذه ولا تلك من المجموعة العربية.

ففي قرية اعزاز مثلا، وهي في شمال سوريا، تمّ اختيار مائة فارس من القبائل (عشرة فرسان من كل قبيلة). واللافت للمُدقق هو التوازن القائم في العهود وفي اختيار أبناء القبائل(١). فنذكر خمس قبائل يمانية: (طيء، خزاعة،

<sup>(</sup>۱) الواقدي: فتوح I ص ۲٥٨ - ٢٥٩.

الحضارمة، حمير، مُراد) وأربع قيسيّة: (فهر، نمير، بهلة، تميم).

إنّ هـذا الاختيار يُفسّر سياسة الفتح، بـأنّ عـرب الشمال كانوا على رأس الحكومة المركـزيّة.

ولكن إذا نحن قرأنا الواقدي بطريقة أُخرى مُختلفة، وإذا تابعنا عنده جيش الفتح وتركيبته القبَلية، سوف نصِلُ إلى إيجاد واكتشاف آثار السياسة المركزيّة بنحو أفضل.

إن مساهمة عرب الجنوب بالفتح كانت حماسيةً. فمنذ عهد أبي بكر، أظهرت القبائل اليمانية اهتماماً بأن تكون في خدمة الإسلام وفي الجهاد. تلك كانت حال حمير ومذحج وطيء وأزد وعبس(۱)، بينما كانت القيادة قيسية. مثالٌ آخر: جيش خالد الذي توجّه نحو العراق ثم انعطف إلى سوريا، فقد كان مؤلفاً من قبيلتي لخم وجذام (۲). وكان الجيش الذي أرسله خالد إلى ما بعد حمص مؤلفاً من قبائل لخم وجذام وطيء وكهلان (۳). أمّا جيش أبو عبيدة فقد كان يمانياً بغالبيته (٤). حتى تعزيزات هذا الجيش كانت

<sup>(</sup>١) الواقدي: الفتوح ا ص ٨

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ا ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه اص ۲۲۸.

يمانية (أنصار)(١). وجيش فلسطين كان أيضا يمانياً (٢).

لقد ساهم اليمانيون برفْد الجيش المُسلم في كل مرة وجد المسلمون أنفسهم بخطر وشيك. تلك كانت حال الطائيين الذين توجّهوا إلى الشام وعلى رأسهم هلال بن بدر الطائي، وذلك في أعقاب الأحداث بين طائيّي منطقة حلب والبيز نطيين (٣). فعند وُصول كتاب أبي عبيدة إلى عمر طالبا الدّعم، توجه ستة آلاف يماني إلى الشام مع جواب الخليفة، وكانوا من حضرموت وهمْد دان وسبأ ومأرب (٤).

لقد كانت المساهمة كثيفة وفعّالة في معركة اليرموك على عدة صُعُد: تركيبة الجيش، دور النّبّالة، مراقبة الخطوط الخلفية وبدء الحرب. ولعبت هذه العوامل دوراً مُهمّاً في السيطرة على دمشق (٥) كذلك على الجزيرة وحمص. لقد قدّم اليمانيون الكثير من التضحيات لمجد الإسلام. فالبعض منهم، متحمّسين ومتعصّبين، دفعوا حياتهم في عددة مواقف، في اليرموك كان الضحايا العشر الأوائل من

<sup>(</sup>۱) طویل علویون ص ۹۷.

<sup>(</sup>۲) الوافدي: الفتوح ص 717 - 721 - 721 - 720 - 720

<sup>(7)</sup> الواقدي: الفتوح ص 717 - 721 - 722 - 720 - 720.

<sup>(</sup>٤) الواقدي: الفتوح ص 717-721-721-721

<sup>(</sup>٥) الواقدي: الفتوحا ص ٩٧.

اليمانيين: اثنان من حضرموت، واحدٌ من الأنصار، ثلاثة من بجيلة، واحد من مراد، وثلاثة من عسفان.

كذلك في موضوع حمص، فقد قدّموا مائتين وخمس شهداء من حمير وهمْددان، بينما لا نحصي سوى ثلاثين شهيدا مكّيّا (۱). كما أُسر عدة يمانيين; ولا ننسى دور المرأة اليمانية التي حاولت أن تكون إلى جانب زوجها في واجبه: ففي معركة دمشق، قتلت النساء اليمنيات ما يقارب ثلاثين فارساً بيزنطياً (۲). وكثيرات منهن وقعن أسيرات لدي البيزنطيين. نذكر عددة أسيرات قرب دمشق، وكانت الغالبية من حمير ومن تُدبّع، منهنّ عفراء بنت غفار (۳).

لقد أفتتح فتح دمشق عهداً من الهجرة جاءت أثناء وقبائل عربية بأعداد متنامية للاستقرار على الساحل السوري – اللبناني وفي الداخل ممتزجة بالسكان الأصليين. فاليمانيون الذين خرجوا من شبه الجزيرة ابتغاء الغزو، قد انضموا إلى أخوانهم السوريين بُغية تشكيل مجتمع كبير في سوريا ذي غالبية يمانية.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الواقدي: فتوح ا ص ٤٧.

لكن هذا المجتمع الجديد ظلّ مُشاكساً بعض الشيء، ذلك لوجود بعض الحواجز بين الأخوة، فالبعض منهم كانوا نصارى، في حين كان البعض الآخر منهم مسلمين. هذا الواقع أنشأ ضرورة أسلمة الأخوة الضائعين، لصَهْرهم فيما بعد في بوتقة جامعة ضمن الهدف المشترك.

بالقياس على السوريين النصارى، فقد ظلّ اليمانيون الجُددُ أقليّةً أثناء العصرين الراشدي و الأُموي. أمّا في نهاية العصر الأموي وأثناء العصر العباسي، فقد أدّى اتحاد اليمانيين على الصعيد الديني تحت راية الإسلام، إلى اتحاد اتخذ توجُها سياسيا دينيا.

هل يمكننا أن نجد شيعة في هذه الأرض المناسبة للتجـــنُّر من الناحية القبَلية؟

# ٣- الشيعة في سوريا في العصر الراشدي.

أ- المدينة الآمنة / الهادئة: بعد وفاة النبي، كانت في المدينة مجموعة من الصحابة، على رأسهم العباس، والهاشميون عناصرها الأساسيون(١). كانوا جميعا

<sup>(</sup>١) م. الأمين: خطط: ص ٦٦: ظل الحجاز المكان المفضّل للعلوبين. كما هي: وجهات نظر حول الثورة العباسية: المجلة التاريخية ١٩٦٣ ص ٢٠٢.

موالين لعلي، كذلك الـزُّبيـر. وإن تكُن هـذه المجموعة قد ضمّتْ أيضاً حوالي [كـذا! ولم نفهم معنى لهذا التشكيك. فقد كانوا أربعة دون أدنى ريب (المهاجر)] أربعة من أنصار علي: سلمان الفارسي، أبو ذر الغفاري، المقداد بن الأسود الكندي وعمّار بن ياسر. وقد نَمَت هذه المجموعة خلال عهدي الخليفتين أبي بكر وعُمَر. وناهز عـددُ أفرادها الألف شيعي مع بداية عهد عثمان (۱).

هذا التعلّق بشخص علي (٢) كان مرتكزاً على الأحاديث النبويّة، التي كان منها في المقام الأول حديث بيعة «غدير خم» وحديث «أنامدينة العلم»، وعلى فضائل الأمام علي الكثيرة وتضحياته الجمّة في سبيل الإسلام.

و بالرغم من حصول التشيع على منطقة نفوذ في المدينة، إلا أن أنصار على ظلوا هادئين، بالرغم من رفض على لبيعة أبي بكر لسنة كاملة. ويفسر هذا الموقف بنقطتين:

الأُولى- لم يكن حُكِّم الخليفتين أبي بكر وعمر إلاّ استمراراً

<sup>(</sup>١) نذكر من شيعة تلك الحقبة: حجر بن عدي، ميثم التمار، كميل بن زياد، عمرو بي الحمق، رُشيد الهجرى، سليمان بن صرد الخزاعي.

<sup>(</sup>٢) محمد جواد مغنية: الشيعة والتشيع ص ١٠٤.

لخط النبي (١). فقد سارا على خُطاه على درب الإسلام نظرياً وعملياً، مما قطع الطريق أمام أي تذمُّر، على الأقل ظاهرياً، في صفوف أنصار علي. أضِفْ إلى ذلك أن مشورة على للخليفتين عند الضرورة كانت محترمة.

الثانية - ارتكزت حكومة أبي بكر (٢) وعمر (٣) على إرسال بني عبد مُناف الأكثر حراكاً إلى سوريا (معاوية ويزيد ابني أبي سفيان) لتلافي أي تحالُف بين أبناء عبد مناف، وعلى مراقبة الهاشميين في المدينة مع اقصائهم عن السلطة.

ولكن مع مجيء عثمان، اتخذ أنصارُ علي موقفاً آخَـر بررته الاتهامات بشأن سياسة عثمان، وبالأخص محاباته للأقارب وإدراة الشؤون المالية، كذلك موقفه مـن الإمام على.

وهكذا فإن سياسة عثمان (٤) قد شجعت إعلان الآراء للإعتراف بإمامة علي. تلك كانت حال الحجاز. بينما كانت سوريا اليمانية بين يدي معاوية المخلص لحاكمه.

<sup>(</sup>۱) م. كاشف الغطاء: أصل الشيعة ص ٩١: كاهن R.H ص ٢٩٩.

H. lammens (۲): دراسات حول حکم معاویة ص ۱۵۸ – ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) تخالف أسرتَي تيم وعدي.

<sup>(</sup>٤) محمد جواد مغنية:الشيعة والتشيع ص ١٠٨.

لكن ذلك لا ينفي وجود التشيّع السوري(١) في عهد عثمان وعلي بشكل غير مؤكد وغير مُحَـــدد.

لقد كان حكم علي العصرَ الذهبي للشيعة (٢)، وبالأخص بعد انتصارَي الجمل وصفين [كذا! وغريبٌ حقّاً أن يرى مؤرّخُ في نتيجة صفين انتصاراً للإمام (المهاجر)]. وإن كانت الثانية قد انتهت إلى تصدُّعات خطيرة في الإسلام بشكل عام وبين الشيعة بشكل خاص وبدا العراق مركزاً شيعياً بامتياز.

ب - أسباب غياب الشيعة (أنصار علي) عن سوريا في عهدي أبي بكر وعُمر: إن المعطيات التي حالت دون إعلان الإمام التشيّع في الحجاز في ذلك الأوان، ظلّت عائقا أمام التشيع في سوريا. يُضافُ إلى ذلك الوجودُ الأمويين الأموي في هذا البلد. وكانت المنافسة بين الأمويين والهاشميين تعود إلى الحقبة الجاهلية. إنّه الصراع التقليدي بين آل عبد شمس والهاشميين، عند شعب لم يستطيع أن يُفَرِق بنحوٍ موضوعيِّ بين المسألة القبلية والمسألة الدينية.

<sup>(</sup>١) كانت كلمة شيعي في الازمنة الاولى تعني فقط مؤيد علي.

<sup>(</sup>٢) محمد جواد مغنية: الشيعة والتشيع ص ١٠٨.

كما يجب أن نُشير إلى غياب أي تواصل بين شيعة ذلك العصر وبين اليمانيين السوريين، الذين كانوا ما يزالون نصارى حين ذاك. لذلك يجب أن ننتظر حتى تتم أسلمة سوريا.

ومن بين الأسباب الأخرى لغياب هذا التواصل، يمكن أن نذكر سياسة الحُكّام الأمويين تجاه القبائل العربيّة السوريّة. فقد فهموا ضرورة الاستناد على القبائل السورية، التي كانت الأكثر تقدُّما على الصعيد السياسي، بالقياس إلى بدو شبه الجزيرة. وبالمقابل فإنّ القبائل السوريّة تبنّوا سياسة حُكّامهم، وذلك حفاظاً على مصالحهم. وبذلك نشأ وضعٌ مُتماسكُ غير قابل للاختراق.

ج- الشيعة على عهد عثمان: أولُ اتصالٍ مؤيدٍ لعلي مع السوريين.

بقدر ماكان ظلمُ الحُكّام واحداً من أسباب رجحان كفّة التشيع (١)، وكان تصرُّف الخليفة عثمان مع أبي ذر الغفاري (٢)، الرجل المستقيم والصادق، قد افقده دعْمَ جزءٍ من

<sup>(</sup>۱) محمد جواد مغنية: حاكمون ص ٢٣.

<sup>(</sup>۲) الطبري: تاريخ III ص ۶۷ه A et B.Robson,E.I,2,I P ما ۱۱۵ م ۹۲ه (۲)

السوريين. فأبو ذر المنفي في بلاد الشام (۱)، حثّ الأغنياء على مساعدة الفقراء، وبفضل سُمعته في نشْــر الأفكار التشيعيّة والاجتماعية لدعم الإمام علي وأهل البيت. تلك كانت حال شخصيات أخرى (۲) نفاها عثمان إلى بلاد الشام.

وما أن وصل أبو ذر إلى دمشق، حتى انفجر صراع بينه وبين معاوية. فأرسله هذا الأخير بعيداً عن عاصمته حيث استمر بالدعوة للتشيع، ووصل إلى منطقة جبل عامل المسكونة بقبائل عربية يمانية: لخم، جذام، السكاسك..... توجد هدذه المنطقة (جبل عامل) بجنوب لبنان السياسي حاليا. وقد وصفها عددة كُتّاب (٣). التعريف الأحدث والمكتمل هو تعريف حسن الأمين (٤).

بإمكاننا حصر جبل عامل بخط يبدأ من الشمال عند مصب نهر الأولي قُرب مدينة صيدا، حيث يُشكّل الحدَّ الفاصل بين الجبل، أي جبل عامل، وبين منطقة الشُّوف. ثم يمتدُّ حتى تومات نيحا ليمُرّ بقرية روم ثم

<sup>(</sup>۱) اختار أبو ذر الشام منذ عهد عمر: تاريخ الطبري ااا ص ٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) أتى سلمان الفارسي في زيارة إلى دمشق ثم مرّ ببيروت بحثا عن صديقه أبو الدرداء.

<sup>(</sup>٣) نجد عدة تعریفات: محمد کاظم مکي: ص ١٠-١٢، زین:تاریخ عامل ص ٣٦، الأمین خطاط ص ٤٧.

<sup>(</sup>٤) ح. الأمين: مادة «جبل عامل». دائرة المعارف الإسلاميّة الشيعية.

جزين. وينحدر نحو مشغره ليعود ويلاقي الليطاني شمال قرية شحمر. ويستمر حتى نبع الحاصباني ويسير مع مجرى النهر حتى حوض حولا ويعود للمجرى الغربي للحاصباني. يتجه نحو الغرب إلى مقام النبي يوشع (مقام أثري وديني). وينتهي عند مصب نهر القرن الشمال قرية طرشيحا (فلسطين).

تبدو هذه الحدود واضحة وظاهرة في الشمال والغرب، ومُعقّدةً في الجنوب والشرق، حيث يُفضّل البعض حذْفَ المنطقة المظللة على الخريطة عن منطقة جبل عامل.

أن الحدث التاريخي المتمثل بقدوم أبي ذر إلى جبل عامل لم يذكره مؤرخو القرون الوسطى، فلم يُذكر وجودٌ للشيعة في جبل عامل قبل رحلة ناصر خسرو إلى سوريا. [كذا! ولكنّ ناصر خسرو لم يذكر إطلاقاً جبل عامل. نعم ذكر مدينة صور وقال أنّ أهلها كانوا شيعة. ولبنان سنة ٤٣٧ه في العهد الفاطمي. ممّا يضع عدة علامات استفهام حول مسألة أبي ذر، ويدفعنا إلى الدخول بنقاش صغير.

إن الفرضيات التي تدعم وصوله إلى الجبل هي التالية: - وجود مسجدين يحملان اسمه في منطقتين من جبل

عامل(١): ميس الجبل والصرفند. إن موقعي هذين المسجدين كانا في الأصل مكاني اجتماع هذا الصحابي مع سكان هاتين القريتين.

- لقد أغفل المؤرخون المسلمون في القرون الوسطى ذكر انتشار التشيع في جبل عامل بواسطة أبي ذر لسببين (٢)، هما:
- الأول: أنهم جهلوا هذا الحدث التاريخي إمّا لنقصٍ في الوثائق، وإما لعدم كفاية الأبحاث التاريخية.
- الثاني: أنهم خافوا من الاضطهاد المتلاحق عند ذكر التشيع في عصر كان فيه عدوه هو المسيطر.
- كان أبو ذر منفيّا في بلاد الشام (٣). ولم يذكر أي مؤرخ اسم دمشق تحديدا (٤).

كانت الشام تضمُّ منطقة كبيرة بينها جبل عامل. وقد يبدو أن أبا ذر اضطرّ لترك مدينة دمشق، أو أنه استفاد من وجوده في المنطقة لزيارة أضرحة بعض الانبياء مثل يوشع وشمعون،

<sup>(</sup>۱) زين: تاريخ جبل عامل ص ٥٦، محمد جواد مغنية: العرفان ١٩٣٨ ٧ ٢٨ ص ١٤٤. م كردعلي: خطط ١٧٤ / ٢٨٢ م ١٥٤. م كردعلي:

<sup>(</sup>٢) م. الأمين: خطط ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) محمد جواد مغنية: أبو ذر والأشتراكية: العرفان ١٩٣٨ ٧ ٢٨ ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ الطبري IV ص ٢٣٨، اثير: الكامل A) ال (A) ص ٥٧: الاثنان حدّدا الشام.

وليحتك مع العامليين. الأمر الذي دفع حبيب بن مسلمة الفهري ليقول لمعاوية: «لقد أفسد لك أبو ذر بلاد الشام».

- كان التشيع السّري(١) موجوداً في الشام منذ بداية الفتح الإسلامي. وهذا ما يُفسِّرُ وُجودَ مذاهب شيعية في المنطقة كالنصيرية والإسماعيلية والدروز. وكان الشيعة سابقين لهذه المذاهب التي وُلدت من المذهب الأم.
- إن طلب معاوية من عثمان أن يُعيد أبا ذر إلى الحجاز حيث وُضع تحت المراقبة في الربذة، يُظهر أن أبا ذر قد أثار استياء معاوية، وأن أفكاره قد أثرّت على الأقل في مجموعة من السوريين. وهذا مايبدو واضحاً من خلال بعض المصادر (٢).

لا تبدو أيَّ من هذه الفرضيات جازمة. ممّا يترك الباب مفتوحا للشك والتساول. فلا وجود المسجدين في منطقتين من الجبل، ولا لأعذار المُقدَّمَة لمؤرخي القرون الوسطى لعدم ذكر الحدث، ولا التفسير الذي جعل من بلاد الشام منفى أبي ذر، ولا ظهور الاسماعيليين والدروز في المنطقة،

<sup>(</sup>۱) زین: تاریخ جبل عامل ص ۵۷ – ۵۸.

<sup>(</sup>٢) يشير تاريخ الطبري VI ص ٢٨٣ إلى عدة أمور أجبرت معاوية على الطلب من عثمان بأرجاع ابي ذر إلى المدينة. ويؤكد الطبري بإنه لا يجب ذكر غالبية الأسباب.

يعطي إجابة مباشرة لزيارة أبي ذر ولبداية انتشار التشيع في جبل عامل على يده. لكن الفرضية الخامسة تُظهر نوعا من الاستياء الذي ولّده ابو ذر ضد معاوية وعثمان في بلاد الشام حيث أُتيح له المرور والاحتكاك مع الناس. [ولكنّ هذا «الاستياء» كان على أمورٍ أخرى لا علاقة لها بنشر التشيّع (المهاجر)].

إذا اعتمدنا نظرية المؤرخين الشيعة، فإن الجبل هو المركز الشيعي الثاني بعـــد المدينة المنورة في منتصف القرن الهجري الأول (اثنا عشرة سنة بعد وفاة النبي). والعامليّون هم من أقدم الشيعة بعد بعض المدنيين (سكان المدينة المنورة) وهم الأكثر عدداً بلا منازع.

مهما يكن من أمر، فإن أبا ذر قد بذر نوعا من الاستياء ضد حكم عثمان وحكومة معاوية. أمّا عدم وجود سوريين بين الثوّار ضد عثمان، فإنه لا يعني أن كل السوريين كانوا مع الخليفة. لقد كانت الغالبية مع الشّرعيّة الحاكمة، وكانت متأثرة بحاكم سياسيِّ وديبلوماسي موهوب، يمتلك فن كسب ودّ الناس. لقد كانت هذه الغالبية نشطة، بينما كانت الأقلية خامدة غير راضية ومُسيطُرُ عليها من الحاكم

نفسه. هذا التحليل سوف يأخذ فيما بعد شكل التشيّع.

لقد أدّعت سلسلةٌ من المبلّغين (١)، شكّلَ عمار بن ياسر وزيد بن أرقم (٢) حلقاتها الأولى، بأنه كانت توجد في زمن الخليفة علي، منطقة شيعيّة في الشيام قرب جبل حرمون، وكانت تسمّى أسعار (٣). فمن المحتمل أن تكون المناطق التي اجتازها جيش الإمام علي قبل معركة

<sup>(</sup>۱) محمد کرد علی: خطط ۷۱ ص ۲۵۲.

<sup>(</sup>٢) توفي سنة ٦٨ هـ/ ٦٨٧ م. صحابي خزرجي، حفظ ٧٠ حديثًا، كان مع النبي في ١٧ معركة، كما قاتل مع على في صفين.

<sup>(</sup>٣) لم يبقَ منها اليوم إلا بعض الآثار بين بلدتي مجدل شمس وجبائا الزيت حيث يوجد نهر أسمه أسعار.

صفين قد حملت عوناً لهذا الجيش. فقد تلقّى على في الجزيرة مَدَداً من تغلب ومن نمر بن قاسط (١). أمّا الموقف السّلبي الوحيد في شمال سوريا، فقد كان في الرِّقّة، على خلفية بناء جسر على نهر الفرات (٢).

## ٤ – الشيعة في سوريا في العصر الأموي.

لقد ولّد التشيع المتنامي خطراً كبيراً للحكومة الأموية. فبالرغم من الانتصارات التي حصّلها معاوية على علي والعراقيين اليمنيين بشكل عام، فقد بدا له من الضروري للمحافظة على سوريا أن يقود سياسة قبلية مزدوجة واحدة سورية وأخرى خارج سوريا.

#### أ- السفيانية:

1- السفيانية السورية: الاعتماد، ضمن هذا السياق، على صَهْر اليمانين المسلمين والنصارى في اتجاه سياسيً واحد، وذلك بجمْعهم لأجل صالح سوريا ومن أجل قضية وطنية (٣) بعيدة عن الصراعات القبلية. لقد أراد

<sup>(</sup>١) اليعقوبي: تاريخ ١١ ص ١٨٧.

<sup>(</sup>۲) الطبري: تاريخ ۱۷ ص ٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) يترجم هذا الشعور الوطني السوري برغبة العرب السوريين بإبقاء مركز الامبراطورية الأسلامية في بلادهم.

معاوية إنشاء مؤسسة جديرة برجال الدولة العظام، مؤسسة مكونة بهدف حكم سورية بشكل أفضل. وهو يشرح في وصيته لإبنه يزيد بطريقة أو بأُخرى كيفية الحفاظ على سورية «راع السوريين، فليُشكّلوا حاشيتك، وليكونوا موضع أسرارك. تجاه تهديدات أعدائك، يمكنك الاعتماد على إخلاصهم. ولكن بعد النصر، أعدهم إلى منازلهم. خارج بيوتهم، قد تعرّضهم لفقد ميزاتهم «.(۱)

لقد أراد معاوية الإحتفاظ بملك سوريا بأي ثمن. يسكنه هاجس أساسي يدور على فشل مشروعه بتوحيد المسيحيين والمسلمين اليمانيين السوريين. ولذلك فقد جهد للتخلّص من لعبة إضافية من خلال القيام بدور في تحديد هوية قبيلة خزاعة. لقد دفع وابنه يزيد، قادة هذه القبيلة لتنسيبهم في قبيلة مُعاذ (٢). واستطاع بذلك الاستفادة من سلطتهم في حال قيام سياسة يمانية مُعادية للحكومة الأموية.

لقد ظهرتْ هذه السياسة السفيانية من خلال خطواتٍ و نتائج عـدّة طبعت نجاحَها.

<sup>.</sup> ۲۱ سوریة ا ص ۷۱ : H. lammens

<sup>(</sup>٢) جواد علي: تاريخ العرب قبل الإسلام IV ص ٤١٩.

- معركة صفين وضعت الجيش العراقي بمواجهة الجيش السوري.
- كانت الفرق العسكريّة الرئيسية المعسكرة في دمشق<sup>(۱)</sup> مؤلفة من سوريين، كذلك الأسطول العربي يومَ استُحدث.
- زواج معاوية من كلبيّة (ميسون)، كذلك العطاءات المُقدّمَة لهذه القبيلة، تؤكّد هذه السياسة (٢). وكان معاوية يعتمد على رعاياه السوريين في الأمور الشخصية والإدارية. فإبن أثال صار طبيبه ثم عامله على حمص، والأخطل، الشاعر التغلبي، صار شاعر البلاط.

إن نجاح السفيانية يمكن أن يُلخَّص بالمواقف التي اتخذها السوريون أثناء اجتياح المردة، الذين، وإن كانوا نصارى، فإنهم لم يستطيعوا أن يضمّوا النصارى السوريين إلى قضيتهم.

٢- السفيانية خارج سورية: كان اليمانيون خارج سوريا ضد
 الأمويين، فو صول هو لاء إلى السلطة كان يعني لليمانيين

<sup>(</sup>١) فيليب حتّي: سوريا اا ص ٨٩.

H. lammens (۲) حکم معاویة ص ۲۸۸.

انتصاراً لأعدائها القدامي الوثنيين ولمُضريّي مكة (١).

وبناءً على ما تقدّم، فقد كانوا بغالبيتهم في صفوف مؤيّدي آل النبي. وكان موقف السفيانيين تجاه هؤلاء اليمانيين مُغايراً لموقفهم تجاه يمانيي سورية. كانت السفيانية قَمْعيّة، مبتدئة بالمراقبة النشطة ثم التهديد، ومنتهية بالاغتيال.

أبرز مُنفسّذي تلك السياسة كان حاكم العراق زياد بن ابيه (۲) وابنه عبيد الله، كذلك الحجاج. ويمكن أن نسجل بعض الانتفاضات التي قمعت مثل كربلاء، ثورة التوابين والمختار.....

وتستحق نتائج الحُكم السفياني أن تذكر:

- في الجزيرة وشمال سوريا، حيث توجد قبائل قيسيّة مُهمّة مثل بكر وتغلب (٣). هاتان القبيلتان الكبيرتان والقويتان أصبحتا عدوّتين شرستين للأُمويين، وذلك بسبب خصومتهما مع بني كلب، الحلفاء المخلصون

<sup>.</sup> ۲۱) Vanvloten : بحوث.... ص ۲۶.

 <sup>(</sup>۲) لقد نفى ٥٠٠٠٠ من الكوفين الشيعة والبدو إلى خرسان (Brukelmenn: تاريخ الشعوب....
 ص ١٢٢)، واضطهد الآلاف من شيعة الكوفة والبصرة (أمين: ضحى ااا ص ٢٧٩) وأجبر ٧٠ شيعيا على لعن علي تحت طائلة الإعدام (اليعقوبي: تاريخ اا ص ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) إن تغلبيي مابين النهرين الذين كانوا مع علي في صفين انضموا إلى تغلبيي سوريا المتحلحلين ونقلوا إليهم دعمهم لآل النبي.

للبيت الأُموي. وكانوا جاهرين للتحالف مع كل عدو للدولة مؤيد لليمانيين. وسوف يجدد الشيعة والخوارج المضطهدين أرضا صالحة لديهم.

### ب - المروانية ونهاية الأمويين:

لقد استمرّت السفيانية خلال عهد الخلفاء الامويين الخمس الأوائل: عهد تأسيس الدولة. لكن معركة مرج راهط أضاعت توازن الوضع من خلال مقاربة قاعدة مهمة جدّاً في عمل معاوية: القضية الوطنية السورية. لقد اتى الصّراعُ القبلي ليُعقد مُهمة الخلفاء الأمويين القادمين.

ولتهدئة الوضع، قاربَ مروان الأول، ابن الحَكَم، قاعدةً جديدةً، ألا وهي جمع اليمانيين من حول دولته بالرابطة المروانية الجديدة (١)، بديلاً عن الرابطة السفيانيّة. وذلك للمحافظة على نوع من التوازن بين اليمنيين والقيسيين. لقد كان ذلك تراجعاً للتأثير اليماني وسيكون فشلاً للمروانية.

<sup>(</sup>۱) H. lammens: سوریا ا ص ۸۰.

لقد ميّز هذا التأرجُح فترة نهاية الحكم الأموي سنة ١٠١هـ/٥٧ م. فأثناء ستِّ وعشرين سنة انتقل الحكم الفعلى للدولة من مجموعة من القبائل إلى أخرى (١). وقدد أحسّ اليمانيون أنفسهم للمرة الاولى أنّهم باتوا خارجَ اللعبَة. ووضع الحمصيّون اليمانيون أمامَ أعينهم أغتيال ابن أثال، فشاركوا بمعظم الثورات في تلك الفترة(٢). فاختل التوازن لصالح القيسيين الذين سوف يُدعمون من قبَل آخر الحكام الأمويين. تلك كانت حال سليمان بن عبد الملك (٣)، يزيد الثاني (خلال حكمه حرّضَ يزيدُ بن المُهلُب اليمانيين على الجهاد ضد الأمويين)(٤) هشام بن عبد الملك والوليد الثاني (٥) الذي اغتاله اليمانيّـون في جنوب تدمر(٦) ، وكان آخرُ حُكام بني أميّة، مروان الثاني، مدعوماً من القيسيين (٧). لقد جاء انهيار الدولة الأموية كنتيجة منطقية لهذه السياسة الخاطئة. والانتفاضة العباسية

A. fisChet: art (۱) هیس عیلان ۱۱ ه. ۲۹۸

H. lammens (۲): حكم معاوية ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ اليعقوبي ١١ ص ٢٩٥.

تاريخ الشعوب الاسلامية ص ١٥١. تاريخ الشعوب الاسلامية ص ١٥١.

<sup>(</sup>ه) H. Lammens : سوریا ا ص ۹۳ و ۹۲.

<sup>(</sup>٦) فیلیب حتّی: تاریخ سوریا ۱۱ ص ۱۵۰.

<sup>.</sup>H. lammens – ۱٦٣ ص K. Bruklmann (٧) سوريا ا ص ٩٩.

كانت مدعومة من قبل اليمانين: طيء وتنوخ وقنسرين(١) والحمصيين اليمانيين والكلبيين في دمشق.

هكذا فإنه في نهاية العهد الأموي بَدَتْ سوريا نصرانية ويمانية بمُجملها. وكان فيها إلى جانب هؤلاء مستعمراتُ فارسيّة، قادمة أساساً من العراق، في المُدُن الساحلية. كذلك كان فيها حضور خوارجي في الجزيرة. ما هي حصة الشيعة في سوريا هذه؟

#### ج- الشيعة؟

لقد ثبّتَ السفيانية الشيعة في العراق، مقرّ علي، لفترة من الزمن، ومقاطعة وكام المناطق الأمويين الأكثر قسوة، ومكان التلاقي لعدّة حضارات. فالكوفة كانت مدينة الشيعة الفضلي، ومركز التشيع المُلتزم (٢). ولكن مع تشتّت الحكام الشيعة تحت حكم علي، وهروب العلويين أمام قمع الحكام الأمويين، كذلك التململ المتصاعد بسبب ضعف الأسرة الأموية وسياستها القبلية الفاشلة، أمتدّ التشيع على مساحة مُعتبرة من الأراضي الإسلامية.

إن انتشار التشيع في الجزيرة قد سمح للتوّابين أن يضعوا

<sup>(</sup>١) ابن العديم: حلب: ١ / ٥٣.

<sup>.</sup>٤٧ ص Recherches: van vloten (٢)

حاكماً من قبَلهم على قرقيزيا: ظفر بن الحارث الذي لم يعتنق التشيع ولكنه أصبح خصما للأمويين منذ مرج راهط. لقد كانت الجزيرة المأوى الطبيعي للشيعة والخوارج بعد الاضطهاد الأموي في العراق. ولأنهم ملاحقين فقد استقروًا في سوريا ولبنان(١) يسمح مثال ساطع بفهم أهمية الجزيرة بالنسبة للشيعة، لقد اختارت مجموعة من الشيعة النشطين (مالك الأشتر، صعصعة بن صوحان....) الجزيرةُ للاستقرار فيها بعد أن أرسلهم سعيد بن العاص إلى معاوية حاكم سورية الذي عاد وأطلق سراحهم (٢). ويبدو أن الأمويين قد وعوا الوضع في شمال سوريا، فزرعوا مؤيدين لهم في حلب وسكنوا في الشمال(٣). يذكر محمد كرد على وجود شيعة في دمشق في القرن الأول للهجرة (٤) وحدّد نقطة انطلاقهم في منطقة جبل عامل وشمال لبنان. ويمكن لذلك أن يجلعنا نفكر بالتشيع في لبنان الجنوبي خلال العصر الأموي. فقد كان وجودهم بديهيا في جبل

 <sup>(</sup>١) هذه كانت حال اليعقوبيين المضطهدين في القرن الثاني عشر في منطقتي ماردين وديار بكر.
 فاتجهوا نحو سوريا ولبنان (حتّي: سوريا ١١ ص ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري IV ص ٣١٩ – ٣٢٥، اثير: الكامل أ-III ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم: حلب ا ص ٤١ – ٥٠.

<sup>(</sup>٤) محمد كرد علي: خطط VI ص ٢٣٥.

عامل. في نفس الوقت الذي كانوا فيه في قمّ ونيسابور(۱) زمن لم تكن خراسان ولا سجستان ولا إصفهان شيعية. وفي حديث عن الإمام الصادق تأكيد على هذه الفرضية وقد جعل من منطقة شقيف أرنون (۲) منطقة شيعية بعمق (۳). [هذا (الحديث) موضوعٌ ولا ريب، بدليل اسم المكان الفرنسيّ الأصل أي أنّه مثل أسماء بلدان كثيرة في المنطقة من عهد الاحتلال الصليبي (المهاجر)].

يجب أن ننتظر أسلمة سوريا، التي بدت في نهاية العصر الأموي جاهزةً لتقبّل الأفكار الشيعية. وسيكون ذلك عمل الفاطميين بشكل عام.

وقبل إنهاء هذا القسم، سوف نلاحظ تسرُّبا عربياً من فلسطين نحو الجليل ولبنان (٤) أيام الخليفة عبد الملك. هل كانت هذه قبائل معارضة للحكم الأموي؟ هل جاءوا لنشر أفكارهم في مناطق مستعدة لاعتناق التشيع؟

<sup>(</sup>١) أ. زين: الشيعة في التاريخ ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) منطقة بجبل عاملة.

<sup>(</sup>٣) محمد كرد علي: خطط: ٦ / ٢٥٢.

<sup>(</sup>۱۱۹ ص ۱۱۹ : سوریا ا ص ۱۱۹

### الفصل الثالث



# سوريا العباسية السُّنيّة

#### ا- سوريا العباسية: السياسة القبَلية:

كانت منطقة خراسان منذ العصر الأموي مسرحاً للقبائل العربية المتلملة(۱) وللصراعات القبلية. وحاولت الحكومة المركزية تعديل سياستها من خلال الاعتماد على القيسيين(۱). ولكن هذه المقاطعة القصيّة استمرّت بإظهار ميولها المُعادية للأمويين متأثّرة بالدعوة العباسية الناشطة.

وكانت خراسان المقاطعة الأوسع والأكثر ملاءمةً لعمل المبلّغين لإحياء فكرة الإنتقام لآل النبي، محاولين تعويد الناس على التفكير جماعياً بآل النبي، من دون تحديد إمام مُعيّن من آل النبي (٣).

زمن العرب، كانت الدعوة العبّاسيّةُ شأن اليمانيين بشكل

<sup>(</sup>١) شابان: الثورة العباسية ص ٣٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۳۷، ۳۹–۶۰.

<sup>(</sup>٣) ك. كاهن: المجلة التاريخية ١٩٦٣ ص ٣٠٤، ٣٢١.

عام. وإن تكن الدعاية العباسية قد توصّلت إلى تحالف غير موثوق وواسع، ليشمل كل المتململين من الحكم الأموي، والذين كانوا يطالبون بالعدالة كحال الذي كانوا يعملون لآل النبي (۱). وكان الشيعة يؤلفون المجموعة الأكثر عددا والأكثر احتراما، وأيضاً المؤهّلة لإعطاء الدعوة التقدير والدعم من أكبر جزء من المجموع.

ولقد نُصح أبو مسلم بالاعتماد على القبائل اليمانية من بين العرب (٢). نُفّذتُ هذه النصيحة وتألّف جيش ابي مسلم من اليمانيين والفلاحين الفرس (٣). لقد كانت خُزاعة في المقدمة، وكانت منازلُها السبّاقة برفع الرايات السوداء (٤). معظم الدُّعاة لهذه الحركة الجديدة كانوا يمانيين (٥): صباح بن معمّر، مالك بن الهيثم، محمد بن الاشعث، قحطبة ابن شبيب وسليمان الخلّال. وحده لاحِظ بن قُريط كان قيسياً على ما يذكر اليعقوبي.

وكان القادة الذين حاولوا وقف الجيش العباسي

<sup>(</sup>١) شابان: الثورة العباسية ص١٥٦.

<sup>.</sup> ۲) H. Laoust : schismes (۲) ص٥٦.

<sup>(</sup>۲) Brukelmann: شعوب ص ۱۱۷ / ف.حتّي: سوريا II ص ۱۵۳ / شابان: الثورة العباسية ص ٥٥ / – ٥٥.

<sup>(</sup>٤) ك. كاهن: وجهات نظر، المجلة التاريخية ١٩٦٣ ص ٣٢٠، ٣٢٧ / شبان ص ١٥٧-١٥٩.

<sup>(</sup>٥) تاريخ اليعقوبي ١١ ص ٣٤٢-٣٤٣.

قیسیین (۱): عامر بن ضرار (ت: ۱۳۱ هـ / ۷٤۹ م)، أدهم بن محرز (ت: ۱۰۰ هـ / ۷۱۸ م) و نبتة بن منزله ویزید بن هبیرة.

وبالرغم من محاولات الأمويين الحثيثة لإبعاد العباسيين عن بلاد الشام<sup>(۱)</sup>. إلّا أن الحُميمة، جنوب البحر الميت، كانت قاعدة عباسية. ومنها انفجرت وتوسّعت الثورة اليمانيّة التي اجتاحت حمص لتؤدّي إلى نهاية الأمويين.

وظلّ القيسيون السوريون مناوئين للعباسيين. وانتفض كلابيّو الرّقّة بقيادة منصور بن جاعونه الكلابي، لكن الخليفة مروان سحق تلك الثورة (7). ولتغيير هذا التوازن في سوريا، كان يجب انتظار الخليفة العباسي المهدي (80) هـ(80) م (80) م (80) م (80) م (80) م (80)

فمروره بسوريا سنة ١٦١هـ/٧٧٨ م كان ذا مغزى. ذلك أنه تصرّف بشكل سيئ مع السوريين اليمانيين، واجبر التنوخيين النصارى على اعتناق الإسلام، ونهب كنائسهم.

<sup>(</sup>۱) تاريخ اليعقوبي ١١ ص ٣٤٣/ شبان ص ١٦١.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي ١١ ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٣٧٠.

واضطهد الزنادقة بحسب بعض المصادر (۱). وكانوا على الأرجح يمانيين، لكن جواب اليمانيين على المهدي كان ثورة بقيادة المقنع (۲). أكمل الهادي سياسة أخيه المهدي في سوريا.

مع تولّي هارون الرشيد للسلطة، ازداد الوضع القبلي في سوريا خطورة فتواجه اليمنيون والقيسيون في منطقة دمشق سنة ١٧٦ هـ( $^{7}$ ). كان ذلك نتيجة عدم التوازن الذي ولّده خلفاء بني العباس. حاول هارون أقامة توازن جديدة لصالح اليمانيين السوريين فأرسل برمكيّاً: موسى بن يحي بن خالد، لتهدئة الطرفين وتجريد السكان من السلاح ( $^{1}$ ). إن اهتمام هارون باستيطان لبنان وتقوية مدنه الساحلية ودعم التنو خيين الذين حلّوا فيه في عهد المنصور ( $^{\circ}$ )، يفسّر محاولة هذا الحاكم المحافظة على سوريا.

عاد العباسيون مُجدّداً إلى سياستهم السورية الخاطئة، فدعموا القيسيين أيام حكم الأمين، ممّا ولّد انشقاقا

<sup>(</sup>۱) ابن العديم: حلب ا ص ٦١ / دبس: سوريا ٧ ص ٢٣٥ / بحسب تاريخ اليعقوبي اا ص ٣٩٩ فتل المهدى مرتدا من تنوخ.

<sup>(</sup>۲) دبس: سوریا ۷ ص ۲۳۵.

<sup>(</sup>٣) تاريخ اليعقوبي II ص ٤٠٩ / الأثير: الكامل V ص ٩١.

<sup>.</sup> H. Lammens (٤) سوريا ا ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٥) الشدياق: اعيان ١١ ص ٤٩٧.

في الجيش العباسي في الرقة سنة ٨١١ – ٨١٨ هـ أثناء الصراع بين الأمين والمأمون (١). ويُفسّر هذا نوعاً ما الدعم اليمني للمأمون بسبب سياسته المقرِّبة من الشيعة. انتفض اليمانيون السوريون بحمص سنة ١٩٤ هـ/٩ ٨ م، فنُهبت المدينة وأُعدم سكانها، وكذلك في دمشق التي كان قائد انتفاضتها مستشاراً أُموياً: أبي بن عبدالله السفياني، مدعوماً من بني كلب واليمنيين. وتمكّن القيسيون على رأسهم ابن بيهس و وبمساعدة العباسيين من خنق هذه «البيضاء»(١) التي نجحت بالوصول لفترةٍ ما إلى صيدا والبقاع و بعلبك وحمص.

البارز في حركة الخط البياني القبلي في عهد الخليفة المأمون، المعروف في بداية عهده بتعاطفه بقوة مع الشيعة، هو الانتفاضة القيسيّة الكبيرة في سوريا، التي قادها نصر بن شبَث العُقيلي في قيسوم شمال حلب. والذي توصّل إلى امتلاك سُمساط، وإلى التأثير على الجزيرة (٣). وسياستُه تجاه الشيعة الذين فاوضوه يفسّر موقفه من القيسيين، وأيضاً

<sup>(</sup>١) حتي: سوريا ١١ ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر V ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) محمد كرد علي: خطط ا ص ١٨٧، اثير: كامل (A) ص ١٧٦.

علاقة هذا الموقف مع توجّهات الخليفة في بغداد.

على عهد المعتصم (118ه / 118 م -118 م -118 م 118 في فلسطين (1) في وجه الحُكم العبّاسي. وكان قائدهم المهدي الأموي أبو حرب تميم السفياني، المعروف باسم الرجل المبرقع وذلك سنة 118 م 118

خنق الخليفةُ الواثقُ الانتفاضةَ القيسية بقيادة ابن بيهس الكلابي في دمشق<sup>(٣)</sup>. وتجدر الإشارة هنا إلى أنّ هذه الانتفاضة تزامنت مع سياسة مؤيّدة للشيعة من قبل الحاكم الجديد. فهل فسّر القيسيون السوريون هذه السياسة على أنها تقرّب من اليمانيين؟!... لقد أثارت سياسةُ الواثق القيسيين<sup>(٤)</sup> في كل مكان: سُليم في الحجاز، ونمير وتميم في اليمامة... كما يمكن يمكن أن نتساءل إن كان ذلك

<sup>(</sup>۱) دبس: سوريا V ص ۳۱۱، محمد كرد على: خطط ا ص ۱۹۲.

<sup>(</sup>٢) يفسر هذا رفض القيسيين المشاركة بحركة يمنية، ومن جهة أخرى الوجود العسكر العباسي المفروض من البيزنيطن في شمال سوريا والذي منع الأنتفاضة في هذه المنطقة.

<sup>(</sup>٣) الاثير: الكامل V (A) ص ٢٦٧، مرة اخرى معارضة كلابية

<sup>(</sup>٤) تاريخ اليعقوبي ١١ ص ٤٨٠.

مُجرّد ردّ فعل سُنّيّ ضد الخليفة المعتزلي.

قاد المتوكلُ سياسةً قمعيّةً في سوريا تجاه النصارى والمسلمين معاً (١). كذلك رفعت دمشق الراية المناوئة للعباسيين سنة ٢٤٠ هـ / ٨٥٤ م.

استمر التمُلمُلُ اليماني. هذه المرة انتفض يمنيو لخم في الأُردن أيام المستعين، كذلك كلب في حمص، وتنوخ في المعرة وقنسرين. كما شُجلت انتفاضةٌ قيسيةٌ في ديار مضر، لكنها كانت لصالح عباسي آخر: المعتز (٢).

تنبّه الخليفة المعتزُّ لخطورة الوضع في سوريا، بسبب التوازن المُختلِّ في العلاقات مع القبائل، وبالأخص مع اليمانيين الذين يُشكّلون الغالبية في هذا البلد. فبدأ سياسة متوازنة ابتغاء كسب ود المجموعتين. وكان مكان التنفيذ في فلسطين حيث حاول عامله كسب ربيعة وكلب في آن معا. ما يمكن أن نذكره في نهاية هذا المقطع المختص بسياسة الخلفاء العباسيين القبَلية في سوريا خلال فترة اكتمال او لنقل تأسيس التشيع بالتحديد، هو أن اليمانيين السوريين نصارى ومسلمين، كانوا بشكل عام ضد العباسيين، وبانتظار عودة

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ: ٧ / ٣٧٤، اليعقوبي: تاريخ: ٢ / ٤٩٠، أثير: الكامل: ٥ / ٢٩٤ ٥.

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي || ص ٤٩٥ – ٥٠١ / محمد كر علي: خطط | ص ١٩٤.

الأُمويين إلى السلطة مع السفياني الموعود. وعند وقوعهم في اليأس والتناقض، خلقوا سفيانيا خاصا متحدّرا من سلالة قحطان اسموه القحطاني (١).

إن عدم الاستقرار اليماني، إن على الصعيد الديني أم على الصعيد السياسي، سوف يقود تاريخ سوريا في المرحلة التالية.

تلك كانت السياسة القبَلية للخلفاء العباسيين في هذه الفترة الانقلابيّة.

فما كانت سياستهم تجاه الشيعة؟

#### أ – العباسيون والشيعة:

من أصل خمسة عشر خليفة عباسي في هذه الفترة، عشرة منهم كانوا ضد الشيعة: المنصور، المهدي، الهادي، الرشيد، الأمين، المعتصم، المتوكل، المستعين، المعتز والمهتدي. في حين حاول الآخرون سياسة تهدئة، مع التقرّب من أخصام الشيعة في الوقت نفسه.

تجاه هذه السياسة العباسية، انتقل الشيعة الواثقون من قضيّتهم إلى مواجهة مفتوحة مع العباسيين:

H. Lammens (۱) دراسات حول حكم الأمويين / ۳۹۹.

| أماكن الثورات               | عهد الحاكم                            |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| المدينة – البصرة            | المنصور ١٣٦ - ١٥٨ هـ / ١٥٧ - ٧٧٥م     |
| مرو                         | المهدي ۱۵۸–۲۹هـ/۲۷۵–۲۸۵م              |
| المدينة – مكة               | الهادي ۱۲۰–۱۷۰هـ/۲۸۵–۲۸۲              |
| الديلم - العراق - المدينة   | الرشيد ١٧٠-٤٩١هـ/٨٧٦-٨٠٨م             |
| الكوفة-البصرة-المدينة-اليمن | المأمون ۱۹۸-۲۱۸هـ/۱۲۸-۲۳۸م            |
| الكوفة - خرسان              | المعتصم ۲۱۸–۲۲۷هـ/۳۳۸–۶۶۸م            |
| الكوفة طبرستان              | المستعين ٤٨ ٢-٢٥ ٦هـ/٢٦٨-٢٦٨م         |
| البصرة                      | المعتمد ۲ ۰ ۲ – ۹ ۲ هـ/ ۲ ۸۷ – ۲ ۹ ۸م |

يبدو إذن أن العباسيين كانوا أكثر قسوةً من الأمويين تجاه الشيعة. وكما قال الشاعر أبو العطاء السندي:

فليت جور بني مروان دام لنا وليت عدل بني العباس في النار هذه السياسة الظالمة أجبرت الشيعة على إخفاء ميولهم الشيعية، بحيث أن التقيّة أخذت مكانها كإجازة في صُلب الأحكام الشيعية. [كذا! ولكنّ الثابت أنّ التقية سابقةٌ تشريعاً وسلوكاً على العباسيين (المهاجر)].

لقد كانت حصيلة الظلم قاسيةً على الشيعة بشكل عام وعلى أئمتهم بشكل خاص: فمن أصل تسعة أئمة عاصروا تلك الفترة، أربعة دُسّ لهم السمّ: جعفر الصادق (٤٨ هـ / ٢٠٣ م) في المدينة، موسى الكاظم (١٨٣ه / ٩٩٧م) في بغداد، على الرضا (٢٠٣هـ/ ٨١٨ م) في طوس، ومحمد

الجواد (٢٢٠هـ/ ٨٣٥ م) في بغداد. أمّا الباقون فقد قضوا إما خلال ثورات [كذا! من المعلوم جيّداً أن ما من أحد من الأئمة الباقين قضى خلال ثورة. ولعل المؤلف يعني هنا علويين من غير الأئمة (المهاجر)] وإما في السجن.

هذه السياسة المناوئة للشيعة شجّعها ودعمها بروزُ أئمة السُنة الأربعة (١)، الذين حاجّوا العقيدة الشيعية المتكوّنة منذ عهد الإمام الصادق، والتي كان مريدوها موجودين في كل مكان، حتى وسط البلاط العباسي (٢).

# ب - سوريا في حال تحوّل:

إن الأحداث التي جرت في سوريا ومحيطها أظهرت بلا شك تحوُّلَها: بدايةً نجحت سياسة الأسلمة التي بدأت مع الأمويين (عبد الملك وعُمر الثاني) [يبدو أنه يعني ابنَ عبد العزيز (المهاجر)]، في سوريا أيام العباسيين (هوذا انتصار السُّنيّة في هذا البلد). وقد أجبر المهديُّ خمسة آلاف من تنوخ على اعتناق الإسلام دفعةً واحدة (٣)، وتحالفت كل

<sup>(</sup>۱) ابوحنيفة (۸۰–۱۹۰هـ/۲۹۹–۲۹۷م): مالك بن أنس (۹۳–۱۷۹ هـ/۷۱۲–۷۹۵م) الشافعي (۱۵ - ۱۷۹ هـ/۷۱۲ م. ۸۹۵ م)

 <sup>(</sup>٢) من الوزراء الشيعة في العصر العباسي: ابوسلمة أيام السفاح، يعقوب بن داود أيام المهدي،
 محمد بن الأشعث وعلي بن يقطين أيام الرشيد، الفضل بن سهل وطاهربن الحسين أيام
 المأمون، وجعفر بن محمود الأسكافي أيام المعتز والمهتدي.

<sup>(</sup>٣) حتي: سوريا اا ص ١٧٠.

القبائل السورية العربية (كلب، جذام وعاملة) (١).

بعد المتوكل، اقتربت أسلمةُ سوريا من نهايتها ولكن لم تكن هكذا الحال في لبنان.

شجعت السياسة القبليّة التي مارسها العباسيون في سوريا هذا التحوُّل. وكان المسرح في سوريا في ذلك العصر مهيّئا لقبول كل ما هو إسلامي وضد العباسيين.

1- الخوارج: انتفض الخوارج في منطقتهم المفضّلة: الجزيرة. أيامَ حُكم المهدي. كان دورُ اليشكريّ الذي قُتل في قنسرين. ومع قدوم الرشيد انتفض الحروري وُتل في قنسرين. ومع قدوم الرشيد انتفض الحروري (٢٧٩هـ/٥٧٥م) (٢) وحاصر الرّقة لكنه هُزم. وبعد ثلاثين عاما انتفض الشيباني في ديار ربيعة (٣) وقُتل في سنجار. كذلك يُذكر شيباني آخر في ديار ربيعة في أيام المعتز واحتل الموصل لكنه وتُتل أيضا (٤). يمكن أن نقول أن الجزيرة كانت حصن المعارضة للمركزية، وقد ظلت معاديةً للعباسيين، هذه القبائل الربيعية اليمنية أو حتى غير عربية (الكردية) دعمت الانتفاضات

<sup>(</sup>۱) H.lammens: سوریا ا ص ۱۱۸.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي: تاريخ ١١ ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٣) تاريخ اليعقوبي ١١ ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر اا ص ٥٠٢.

التي كان الخوارج يشكلون مظهرها الأكثر شهرة في الموصل أو غيرها (١).

Y-النصارى: خائفين على وضعهم، ثار النصارى اللبنانيون أيام المنصور سنة ١٤٢هـ/٢٧٩ وتوصّلوا إلى قلب واقع كسروان [الحقيقة أننا لم نفهم ماذا يقصدالمؤلف بهذا. ولعله مُتأثّرٌ ببعض الأوهام التي أشاعها بعض المورخين المُتعصّبين عن وُجود مسيحي في هذا التاريخ المُبكّر في كسروان، ممّا بُني عليه أن انتشارهم فيما بعد فيه كان بمعنى العودة (المهاجر)] والبقاع. خُنقت الثورة، لكن النصارى استمرّوا بإزعاج العباسيين الذين وجدوا حلولاً جديدة إلا وهي توطين يمانيين في سوريا (التنوخيين).

٣ - الشيعة: أدّت السياسةُ العباسيةُ القمعيّةُ، وخنْقُ الثورات الشيعية في محيط سوريا، وكذلك المسرح السوري الملائم، إلى هجرة المُضطهَدين إلى المناطق المتاخمة (١). فاستقروا في «العواصم» وفي سوريا

<sup>.</sup> تاريخ السلالة الحمدانية I Histoire de la Dyn. M. Canard (١)

<sup>(</sup>٢) فيليب حتّي: لبنان ص ٣٠٧، ٣١٤: كان المهاجرون من الشيعة والاسماعليين والفرس، كما يمكن أن نتحدث عن هجرة مارونية إلى قبرص ايام الرشيد والمتوكل بحسب الطويل: العلويون / ٢٧٦.

الشمالية والغربية (۱). وللزّيادة في الدقّة يمكن أن نُضيف جبل عامل، المعروف بلبنان الجنوبي اليوم، وسهل البقاع (۲). وبعد اضطهاد البرامكة في بغداد والشام، هاجر الشيعة للاستقرار بعيداً عن الحكومة المركزية في المغرب وتونس وقبرص وجبل النصيرية قُرب اللاذقية (۳).

وبحسب نوس (٤) تفرق الشيعة في خراسان والهند والسلمية في سوريا (٥).

في هذه الحقبة نجح الإسماعيليون بالدخول إلى سوريا. فقد دخل، فيما يُقال، محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق (ت:١٩٦ هـ / ٧٨٥ م)، المُلاحَق من قبَل الرشيد العباسي، إلى سابور ثم فرغانة ثم إلى عسكر مكرم(٢). وبحسب المرتضى (٧)، سكن محمد تدمر، حيث

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه / ١٨٦.

<sup>(</sup>۲) ف. حتى: لبنان ص ۲۱۶. H.lammens : سوريا ۱۱ ص ۸.

<sup>(</sup>٣) الطويل: العلويون ص ١٧١-١٧١.

<sup>(</sup>٤) إ، نوسّ: بحث / ٣٧٨.

<sup>(</sup>٥) لايُشير ماسينيون إلى تاريخ التحوُّل الشيعي في سوريا الشماليّة وطبريا وجبل عامل وكسروان. انظر مادة «كسروان» في دائرة المعارف الإسلاميّة.

<sup>(</sup>٦) حسين: الإسماعيلية / ١٦.

<sup>(</sup>۷) مرتضى: ثمار / ١٥.

جعل من هذه الواحة مركزاً للانتشار الإسماعيلي. ويتساءل المجلسي<sup>(۱)</sup>، الذي لم يكن متأكّداً من اسم العلوي الذي يسكن تدمر أيام الرشيد، والذي ترك على جدران منزله أشعارا تمدح كرامات أهل البيت، عمّا إذا كان الكاظم، بعد موت محمد بن اسماعيل، خلفه ابنه عبدالله.

في اليد ثلاثة نصوص عن قدوم الإسماعيليين إلى السّلميّة:

- وصل محمد بن إسماعيل من نيسابور إلى تدمر، ومات سنة ١٩٣هـ/٨٠٨ م. غادر ابنه عبدلله تدمر إلى السلمية ثم إلى معرّة النعمان. ومات في السلميّة ٢١٢هـ/٢٧٨م
- وصل عبدالله بن محمد أيام ظلم المأمون، من الديلم إلى معرّة النعمان ثم إلى السلمية ومصياف (٢).
- توجه عبدالله من تدمر إلى مصياف ثم إلى السلمية (٣). مهما يكن من أمر، فإن النصوص الثلاثة تتقارب. المُهمُّ أن الإسماعيليين دخلوا إلى سوريا متنكرين بشكل تُجّار في القرن الثالث من الهجرة، واستقروا في مصياف والسلمية.

ودفنوا أمواتهم في جبل مشهد. بعد عبد لله المتوفى سنة

<sup>(</sup>١) المجلسي: بحار مجلد ٤٨ ص ١٨١–١٨٢.

<sup>(</sup>٢) حسين: الإسماعيلية ص١٧.

<sup>(</sup>٢) المرتضى: ثمار / ١٥.

۲۱۲ هـ/۸۲۷ م، خلفه ابنه أحمد وتنقّل في بلاد الشام حيث خلّف إسماعيلين في دمشق وحلب وجوارها وفي أجزاء آخرى من سوريا(۱). تلك كانت المرحلة السّرية من الانتشار الإسماعيلي. لكن اليأس من النجاح في سوريا في مواجهة الانتشار الاثنى عشري أو الخارجي دفعهم إلى ترك سوريا نحو افريقيا الشمالية في أواخر هذا العصر.

يجب ان نذكر المساهمة الاسماعيلية في التحوّل الثقافي في سوريا (٢) في فترة الخلاف بين الأمين والمأمون.

بالإضافة إلى الإسماعليين، يُسجّل في منطقة حلب في تلك الفترة (ايام المهدي) وجود الزنادقة الذين اضطُّهدوا من العباسيين (٣). هؤلاء بالتأكيد لم يكونوا نصارى. ويمكن أن نتساءل إن كانوا فُرسا غير مسلمين. يهتم البرامكة أيام الرشيد بالسعي لقلب الخليفة السُّني لإحلال الزنادقة مكانه. لكن وجود الزنادقة في سوريا سيكون مَعبَرا للحركة الشيعية الناشئة في هذا البلد.

يمكن أن نلاحظ أيام المأمون وتحديدا أيام انتفاضة

<sup>(</sup>١) المرتضى: ثمار/ ١٥ / حسين: الإسماعيلية / ١٧.

<sup>(</sup>٢) رسائل اخوان الصفا.

<sup>( )</sup> إبن العديم: حلب | ص | ا | ص | الله عديم المحتوى | المحتوى |

نصر بن شبث العُقيلي في شمال حلب، وجود مجموعة من الطالبيين، جاءت للطلب من الثائر أن يكون مؤيداً لآل النبي. وعندما رفض، طلبوا منه أن تكون ثورته بيضاء فرفض ايضا. مُفضّلا ثورة عربيّة ضد تسلّط الغرباء (العجم) (١).

يبدو لى ذلك مُعبّرا جـدّاً. لأنه من جهة كان الشيعة في ذلك العصر أقليّةً لا تستطيع أن تفرض نفسها على من كانت تريد أن تعمل معه، ومن جهة أخرى، وبالرغم من الوجود الشيعي الواقعي خلف الثورات البيضاء السورية في ذلك العصر، فالمهم هو الإنتفاضة ضد العباسيين المُخادعين. كان يوجد شيعةً في حمص، مدينة الشاعر الشيعي ديك الجن (١٦١-٢٣٦هـ/ ٧٧٧- ٤٤م) المتحدّر من السّلميّة، والذي لم يترك حمص، في عصر كانت فيه مراسم عاشوراء معروفةً جيّداً (٢). كذلك كان هناك شاعر شيعي إمامي أخر في سوريا: ابو تمّام (١٨٩-٢٣٦هـ/٨٠٠هم) المُتحدّر من حوران، وكان مشهورا في تلك الفترة. لكن أسفاره إلى مصر وفارس والعراق، كذلك إقامته في بغداد أخلت بأصل تشيّعه، الذي ربما حصل عليه من خارج

<sup>(</sup>١) اثير: الكامل لاص ١٧٦، محمد كرد علي: خطط ا ص ١٨٧، زر كلي: أعلام VIII ص ٤٢ A.B.

<sup>(</sup>۲) دبس: سوريا ۷ ص ۲٤۲ / كرد علي: VI ص ۲۵٦ / حتي: سوريا II ص ۱۸۲ –۱۸۳.

سوريا؟ يدّعي المؤرخ صفا أنّه سكن في جبل عامل خلال سنة صعبة (۱). وأنه اكتسب التشيع من العامليين. ويتابع أن أبا تمام سكن في المالكيّة وذكر هذه المنطقة وبرعشيت وعيناتا وحدّاثا في اشعاره (۲).

يُضاف إلى ذلك. الطابع الإجتماعي الذي اتخذه التشيع في ذلك العصر (٣)، ويبدو واضحا أنّ انتفاضة الرجل المبرقع في فلسطين والزنج في البصرة، لكي تكون متجانسة مع العصر، اتخذت شكلاً شيعياً، لقد كان ذلك نوعاً من التمويه بهدف الحصول على وجهة شرعية تكون بمتناول المؤمنين. إن سوريا، البلد الزراعي، المليء بالفلاحين، بالمُضطَّهَدين وبالغرباء، ها هي تؤمّن أرضيّةً مُهمّةً للتشيُّع بالمظاهر الاجتماعية.

إن الخليفة المتوكل، الذي كان مسكوناً بهاجس التحوُّل الخطير العالق أبداً في سوريا، غادر العراق متجهاً إلى سوريا، وأقام في قصر مروان بين ضاحية داريّا ودمشق. ورفض حتى الإقامة في دمشق بسبب مناخها.

<sup>(</sup>١) تنقل الحوارنيين والعامليين خلال السنوات الصعبة هو حدث واقعي، فقد أخبرني جدّي العاملي من الكوثرية أنه توجّه إلى حوران مع عائلته خلال الحرب العالمية الأولى هرباً من الجماعة. (٢) صفا:تاريخ جبل عامل / ٢٨١-٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) ك. كاهن: المجلة التاريخية ١٩٦٣ / ٢٩٨.

لكنه لم يتأخّر عن الدخول إلى سامراء (١). لقد كان بودّ هذا الحاكم العباسي مراقبة هذه المقاطعة عن كثب، لكن بعد فوات الأوان.

أنها سوريا التي ستخرج من أيدي العباسين للدخول في أيدي الطولونيين والاخشيدين، قبل أن تجِد توازنَها بعد سلسلة طويلة من التحوُّلات.

# أئمة الإسماعيليين في هذه الحقبة:

- إسماعيل (توفي سنة ١٤٥ هـ/ ٢٦٢م).
- محمد (توفى سنة ١٩٣هـ / ٨٠٨م في تدمر).
- عبدالله (توفي سنة ٢١٢هـ/ ٨٢٧ م في السلمية).
- أحمد (توفي سنة ٢٦٥ هـ / ٨٧٨م في السلمية).
- الحسين (توفي سنة ٢٦٥ هـ / ٨٧٨ م في السليمة).
  - محمد المهدي (هاجر إلى شمال أفريقية).

## ٦- سوريا الطولونية (٢٦٤-٢٩٢هــ/٧٧٨-١٠٤هر):

جاءت الضربة القاضية لسوريا العباسية المقسمة من مصر، على يد أُسدرة تركية الجذور، كان العباسيون قد أحضروها إلى هنا (مصر). لقد كان من المنطقي أن

<sup>(</sup>۱) H.lammens : سوریا ا ص ۱۳۵.

يستولي الطولونيون بأنفسهم على سوريا، بدلَ تركها للقوى الجديدة التي جزّاتها سياسيا وثقافيا (١).

سنة ٢٦٤هـ/ ٨٧٧م، ترك أحمد بن طولون مصر وأخذ طريقه إلى سوريا، بعد وفاة حاكمها أكجور. احتل دمشق وحمص وحلب بدون مقاومة. رفض الخليفة تصرُّف عامله على مصر. لكن ابن طولون أكمل طريقه واحتل انطاكية والمنطقة المُمتدة من قنسرين حتى الرقّة (٢).

أثناء عدة اشهر واصل ابن طولون أعماله العسكرية والسياسية في سوريا ابتغاء توسعة رقعة دولته الجديدة، على حساب ضعف عبّاسيً لاعلاج له. حاول العباسيون انقاذ وضعهم بالتامر مع لؤلؤ حاكم سوريا الشمالية، المُعيّن فيها قبل دخول ابن طولون، بيد أنّ هذه المحاولة فشلت (۳). لكن يُمكن تسجيل عودة للعلاقات الطبيعية بين العباسيين والطولونيين. أثناءهذه الفترة، حصلت تحالفات/مصاهرات بين الأسرتين (اقتسمت العائلتان سوريا على

<sup>(</sup>١) كان العباسيون منشغلين بانتفاضة الزنج في منطقة اليصرة.

<sup>(</sup>٢) ابن العبري: دول ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) ابن العديم: حلب ا ص ٧٨-٨٠.

<sup>.</sup> علي: خطط ا ص ٢٠٢-٢٠٢ / اثير: الكامل B) VII) محمد كرد علي: خطط ا ص ٢٠٢-٢٠٢ / اثير

زمن قمرويه(۱) (۲۷۰-۲۸۲هـ/۸۸۳-۹۸۹ م).

اتبع الطولونيون السُّنة السياسة العباسية نفسها، مما ترك سوريا في نفس الحال (٢). فقد اضطهدوا الشيعة في مصر (٨٥٨هـ / ٨٧١م) ومدّوا نفوذهم إلى «المدينة»، وساهموا بسحق انتفاضة الزنج بين عامي ٢٦٨- ٢٧٠هـ/ ٨٨٨ م.

جاء الدعم القبَليُّ للطولونيين في سوريا من القبائل القيسية، ممّا ساهم في تظهير سياستهم القبَلية بين القيسيين واليمانيين. وكانت كلاب الأكثر خطورة عليهم. وكان قادتها حكام حلب<sup>(٣)</sup>. وقد فرض الحضور الكلابي نفسه على الطولونيين، فقد كان من مصلحتهم الاعتماد على هذه القبيلة، وإن يكن وفاء هؤلاء للتسنُّن محل استفهامٍ واضح.

تأرجحت الجزيرة في هذه الفترة بين العباسيين والطولونين (1). كان ذلك عمل الحمدانيين والقائدين التركيين اسحق بن كنداج ومحمد بن أبي الساج (0). أما القبائل القيسية في الجزيرة المناوئة للعباسيين او لنقل

<sup>(</sup>١) إبن العديم: حلب ا ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) ف. حتي: سوريا ١١ ص ١٨٦ / كان أحمد بن طولون شافعيا: اثير: الكامل ٧١١ ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) مسعودي: مروج VI ص ٣٠٧، يعقوبي: تاريخ II ص ٥٠٦-٥١٠.

<sup>(</sup>٤) كان الحاكم محمد بن العباس، إبن العديم: حلب  $l \to 1$ 

<sup>(</sup>۵) أثير: الكامل VI(A) /۲۱–۲۲، نفسه / ۸۰–۸٤.

المناوئة للسُّنَّة، فقد اقلقت العدوين الكبيرين: تلك كانت حال بني شيبان (١) وبني تميم.

في هذه الفترة، سيطر الحمدانيون على المنطقة الممتدة من ماردين إلى أرد مشت بما فيها برقعيد في الجزيرة. ما من شيء يُثبتُ تشيّع الحمدانين في هذه المرحلة من تطوّرهم السياسي. وكان الخوارجُ قطبَ الجَدْبِ لكلِّ الحركات. وكان الحمدانيون يتأرجحون بين الحكومة المركزية طالما كانوا يشعرون بقوتها، وطالما كانت هذه الحكومة تحبّنه في المنطقة (۲)، وبين الخوارج (۳). كل سياسة هذه القبيلة التغلبية أملتها عليها علاقات القوة. وحاولت من خلالها التأرجح لكي تحافظ على نفسها (٤). وقد سيطرت سُلطة الخليفة على الجزيرة، فوجد الحمدانيون أنفسهم عن غير قصد وقد استوعبتهم بغداد، فقاتلوا ضد الخوارج والقرامطة (٥).

يساعدنا اليعقوبي (المتوفى سنة ٢٨٤ هـ/ ٨٩٧ م) [كذا ! لكنّ الثابت أنه عاش حتى السنة ٢٩٣ على الأقل] في

<sup>(</sup>۱) المسعودى: مروج ۱۷ / ۲٤٤.

<sup>(</sup>٢) كانت عينهم على حكومة الموصل من خلال تغلبي .

<sup>(</sup>٣) اثير: الكامل(VII(B) ص ٤١٩، ٤٥٣

<sup>(</sup>٤) نفسه ص ٤٦٩\_٧٠.

<sup>(</sup>٥) م. كانار: تاريخ السُلالة....: ١ / ٣١٥ ١٧.

كتابه «البلدان» على توضيح التموضع القبلي في سوريا، مع تحديد موقع الفُرس (١).

مع تثبيت المعطيات على الخريطة، يتيح لنا اليعقوبي الاستنتاج بأن سورية الشمالية ماخلا السّاحل، كذلك لبنان ماخلا المنطقة الجبلية وسهل البقاع، كان يسكنها اليمانيّون، كذلك غالبية فلسطين. كما نلاحظ وجود متحدّرين من أصول فارسية وطنهم معاوية وسُلالته على طول الساحل اللبناني من طرابلس إلى صور كما في بعلبك. وفي هذه المناطق عينها سوف نُلاقي لاحقاً كلُّ المنشقين عن الاسلام بحسب «بورون»(٢) في جبال سوريا (جبال الأعلى)، على سُفوح لبنان، وفي حوران، وسوف تكون الطائفة الشيعية الأكثر قوة. [كذا! هذه العلاقة الافتراضية، بين نشأة التشيّع في الشام، أو نشأة بعضه، وبين جوالي صغيرة فارسية، قد درج عليها عددٌ من معارف المستشرقين. وقد ثبت فيما بعد قطعاً أنها تفسير ساذج وإسقاطي من الحاضر إلى الماضي. بحيث أنّ بعضهم أعلن رجوعه عنه، بعد أن نشر رأيه في مجلة علمية معروفة. وعلى

<sup>(</sup>١) يعقوبي: البلدان / ١٦٩-١٨٢.

<sup>(</sup>٢) بورون: الدروز / ٩٥.

كل حال فإن انتشار التشيّع في المنطقة هو ظاهرة أكبر بكثير من أن تُفسّر بجالية محدودة العدد].

#### أ – القرامطة

بعد الفشل التامّ للتمدّد الإسماعيلي في سوريا، بدأ مَظهرٌ آخَرٌ لهذه العقيدة: إسماعيلية متطرّفة هذه المرّة. أولئك هم الذين سيُعرفون بعد قليل بالقرامطة. ويبدو لنا أن السوريين كانوا جاهزين لتقبّل هذه العقيدة المُتشيّعة المُتطرّفة والمناهضة للعباسيين (۱). كما أنّ كلَّ شي يبدلُ على أنّ الدّعاة الإسماعيليين قد حضّروا الأرضية تحضيراً جيّداً لقرامطة. واستطاع قائدُهُم عبدالله بن ميمون أن يضمَّ إلى المنطقة الكوفة. فبدأ هذا الأخير بالدعاية. وحاول سنة ٢٧٦ منطقة الكوفة. فبدأ هذا الأخير بالدعاية. وحاول سنة ٢٧٦ في المنطقة (۱) من فلاحين وبدو.

لقد كانت الانتفاضة «شيوعيّةً» في مضمونها الاجتماعي والاقتصادي (٤). وحمل قائدٌ قرمطيٌّ: اسمه زكرويه بن

<sup>(</sup>۱) ف. حتي: سوريا ۱۱ ص ۱۸۹ – ۱۹۰.

<sup>(</sup>٢) ح. حسن: الدولة الفاطمية ص ٣٨٥.

Met3:civil (۲):۱۹۸۰ ص ۲۸.

<sup>(</sup>٤) ح. حسن: الدولة الفاطمية ص ٣٨٧.

مهرويه، إلى سوريا الفكر والنشاط القرمطي. وما عتّم أن أصبح قائد القرامطة في الشمال.

إن نشاط هذا القائد يهمّنا، من حيث أنه زرع فكر القرامطة في المنطقة التي نعملُ عليها في هذا البحث: الجزيرة والشام. وبالرغم من أن المؤرخين قد جعلوا هذه الحركة تستهدف سوريا، فإنه يبدو لي أنّ فكر القرامطة العراقي المصدر قد استفاد من الانتشار الاسماعيلي الذي كان مركزه في السّلميّة. ونُضيف الآن أنه اكتسب دعايته الخاصة التي عارضها العباسيون، لدرجة أن زعيمهم كان مضطرا للاختباء وتر ث العمل لأبنائه ومندوبيه.

من جديد سيدعم العربُ حركة الظُّهور الشيعي الجديدة (۱). لقد كانوا يمانيين، ولايجب أن ننسى بأن بني كلب في محيط الرَّقَة قد انضمّوا إلى القرامطة (۱). لقد ترك أهلُ السّلميّة المكان للقرامطة، ونقلوا مساكنهم إلى إفريقية الشمالية.

وبعد تحضير المسرح، هيّاً موتُ الخليفة المعتضىد(٦)

<sup>(</sup>۱) اثير: الكامل A VI ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) ح.حسن الدولة الفاطمية ص ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) استعمل القرامطة القوة دائما. في حوران سنة ٢٨٢هـ/ ٨٩٥ م لاقوا مقاومة شهابية، شدياق: أيام ا ص ٢٧/ اسود: ذخائر ص ٢٤٤.

لموجة عنف واسعة من الموجات التي برعوا في تنظيمها. ففي السنة ٢٨٩هـ/ ٩٠١، استولى القرامطة على المُدُن السورية أيام هارون بن خمارويه (١)، واضعين نصْبَ أعينهم كأنموذج نجاحَهم في شرق شبه الجزيرة العربية.

حاول ابن زكرويه السيطرة على دمشق، التي كان يحكمها طولوني. لكن القرامطة هُزموا في «وادي السعادين والأفاعي» في منطقة دمشق، حيث مات قائدهم، فخلفه شقيقه حسين (صاحب الشّامة) وتصالح مع الدمشقيين على أن يدفعوا له فدية (۲). في ذلك الأوان كانت منطقة الغوطة، كذلك مناطق اخرى كجبل الأعلى وجبال لبنان القديم، قرمطية (۳).

بعد دمشق<sup>(3)</sup> جاء دور مناطق اخرى أكثر سهولة للغزو بفعل الثقل اليمني الموجود فيها. فسقطت حمص ورُفعت الخطبة فيها باسم القرمطي. قاومت حماه لانها كان يسكنها قيسيون كانوا على خلاف تقليدي مع الحمصيين. كان سكان حماة مضطهدين، مطرودين ومُعرّضين للقتل. كما

<sup>(</sup>١) ابن العبري: دول ص ١٥١.

<sup>(</sup>۲) اثير: الكامل VII (b) س ۲۲۰ – ۵۲۶.

<sup>(</sup>٣) كرد علي: خطط ا ص ١٠٧ / Bouron: الدروز ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤) اثير: الكامل VI (A) س ١٠٤ / كرد علي: خطط ا ٢٠٧ / ف. حتى: سوريا II ص ١٨٩ – ١٩٠ / قازان: لبنان ص ١٢٧.

احتُلتُ المعرّة والسّلميّة حيث كان الحمصيون مقموعين. في بعلبك جُزّر بجزء من السكان. ويمكن أن نتساءل ماإذا كان التشيع قد اجتُثٌ في هذه الفترة من المُـدُن التي قاومت وتلقّتْ ضربات القرامطة الأكثر قسوة.

متوجساً من الامتداد القرمطي في سوريا الشمالية وشبه الجزيرة العربية، أرسل الخليفة العباسي المكتفى سنة ٩٠٢/٢٩٠م حملة عسكرية بقيادة أبو الأغـرّ. لكنّ هذه الحملة هُزمت في وادي البستان على طريق حلب، والتجأ قائدها في هذه المدينة، فحاصر القرامطةُ حلب دون التمكن من دخولها (١). انتقل الخليفة سنة ٩٠٣هـ / ٩٠٣ م نحو الرّقّة حيث يمكنه حكم مجمل الصحراء السورية مع المحافظة على السيطرة على العراق. أرسل مفارز عسكرية بهدف إيقاف القرامطة مستعينا بالقيسيين من تميم وكلاب لهذا الهدف (٢). كان حال القرامطة صعبا لأنهم وقعوا بين الطولونيين من جهة والعباسيين من جهة اخرى. ما أن يتنفسوا الصعداء على جبهة حتى يقعوا في المشاكل مع الأخرى. كان القائد العباسي في تلك الفترة محمد بن

<sup>(</sup>۱) اثير: الكامل VI (A) ص ۱۰۵ / إبن العديم: حلب: ا ص ۸۸–۸۹ / طباخ: حلب ا ص ۲۲۱–۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) إ بن العديم: حلب ا ص ٩٠.

سلمان، فتوجه إلى حلب بنية طرد القرامطة والطولونيين من سوريا، فهزم القرامطة قرب حماة وأحرق قادتهم في بغداد (١).

أحدُ الحمدانيين، واسمه حسين بن حمدان، الذي كان في خدمة الخليفة نظم مقتلةً بالقرامطة في الصحراء السورية بمساعدة الشيبانيين (٢). ويمكن لنا أن نتساءل ما إذا كان القيسيون في الجزيرة والخوارج بالإضافة إلى الشيعة الذين استمروا على خط الأئمة كانوا مُضطهَدين من القرامطة لكي يشهدوا الخسارة الدموية التي فرضت أخيراً على هؤلاء؟ تمكّن العباسيّون من هزيمة القرامطة (٣) وإعادة السيطرة على سوريا كما على مصر سنة ٢٩٢ هـ/٤٠٩م. و بذلك

وضعوا الحد النهائي للحكومة الطولونية (٤). السوال الآن: هل استولدت القرمطية تغيّراً أساسياً في سوريا لصالح التشيع؟

هناك عدة اعتبارات أنجحت الطابع الشيعي النّشِط للقرامطة في ذلك العصر. نُلخّصها بما يلي:

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VI (A) ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) اكمل القرامطة حركتهم في البحرين واليمن ومكة: ح. حسن: الدولة الفاطمية ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل VI (A) ص ١١٠.

- ١- بالنسبة للقرمطيّة المتفرّعة من الإسماعيلية، لا زال محمد بن إسماعيل بالنسبة لهم هو المهدي المُنتظر. الأمر الذي كان موضع استياء الإسماعيليين الذين يعتقدون أنّ المهدي هو من سلالة محمد بن إسماعيل.
- ٢ انتقد القرامطة الرافضة (١) والاثنى عشريّة الذي ينتظرون إمامهم ويمدّون بعمره (٢).
- ٣-إن الطابع الإجتماعي للقرامطة يُبعده عن المنحى العلوي الذي اتخذه، فالمضمون كان اجتماعياً بلا نقاش، أمّا التخفّى فكان علويّاً دينياً.
- ٤ أدخل الطابع العنفي للحركة (نهب، مجازر، اجتياحات، انتهازيون يسعون إلى السرقة)

حتى ذلك العصر، ظهر التشيع في سوريا بشكلين: الاسماعيلية والقرمطية، كان على الاثنى عشرين انتظار نهاية تلك الفترة لتتحقق غيبة إمامهم الثاني عشر، ولتكمل قاعدة

<sup>(</sup>۱) الرافضة: اسم أُعطي للشيعة ايام الصادق لأنهم رفضوا إمامة أبو بكر وعمر. رأي آخر يقول بأن الأسم اعطاء المغيرة بن سعيد المتوفي سنة ١١٩هـ/٧٣٧م للذين كانوا مع إمامة جعفر الصادق. وبحسب الشهرستاني فإن التسيمة أعطيت للشيعة الكوفيين حيث انهم رفضوا رأي زيد بن علي في مساندة أبي بكر وعمر. رأي آخر يقول بأن التسمية أعطاها الإمام الصادق لأن الشيعة رفضوا أن يكونوا مع فرعون ليكونوا مع محمد وآله. مهما يكن فإن الأسم استعمل أيام الرشيد لوصف الشيعة مثل الشاعر السيد الحميري.

<sup>(</sup>۲) اثیر کامل VI (A) ص ۱۸۸.

<sup>(</sup>٣) م كرد علي: خطاط ا ص ٢١١.

عقيدتهم، فعلى حساب كل هذه الحركات الشيعية، سرّب الاثنا عشريون أفكارهم وكسبوا جزءا كبيرا من سوريا.

ب- محاولةً عباسيّةً أخيرة (٢٩٢-٣٢٣هـ/٤٠٩-٤٣٤م):

احتل العباسيّون سوريا بعد أن أنزلوا الهزيمة القرامطة، الذين كانوا القوة الوحيدة القادرة على مقاومة الخليفة، وأيضاً بعد وضْع حدِّ عمليٍّ للوجود الطولوني منذ العام ، ٢٩هـ / ٢٩م. لكن هذه القوة كانت تحمل في طيّاتها بذور خسارتها أو على الأقل عدم قدرتها على حكم سوريا. ج-القرامطة أيضاً:

كان الحاكمُ العبّاسيُّ ابن كيغلغ. وسنة ٢٩٣هـ / ٩٠٥ م جرّب القرامطةُ حظَّهم مُجدّداً في منطقة دمشق، مستغلّين سفرَ حاكمها إلى مصر. فقد هــددوا واجتاحوا عدّة بلدان: بُصرى وأذرعات ودمشق، حيث ساعدهم بعض القرامطة المحليين من سكانها(١١). بينما دُمّرت حوران ومنطقةُ طبريا. المُهـمُّ هنا أنّ بعض الكلبيين كانوا في صفوف القرامطة. بينما كان إبن كيغلغ يحكم سوريا باسم العباسيين،

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VI (A) س ۱۱۲–۱۱۳ / ابو الفداء: مختصر اا ص ٦٠ / كرد علي: خطاط ا ص

حافظت بغداد على موقفها المضادّ للشيعة (١)، إنْ من خلال وجود وزراء معروفين بعدائهم للبيت العلوي من آل بيت النبي: القاسم بن عبيد الله (٩٠٠ ٢ - ٢٩ ٢هـ / ٢٩٠ ٩ م)، الحامد بن العباس (٣٠٦-٣١١هـ/٩١٨-٩٢٣م)، أو من خلال إبعاد البهلوانيين مثل على بن عيسى أو الشيعة مثل على بن الفرات. هذا الموقف لبغداد بدا واضحا من خلال خنق مغامرة مؤنس المخصى والحاجب بن يلبق سنة ٩٣٢١هـ/٩٣٣م، كذلك في هَــدْم مسجد بُراثا الشيعي في بغداد. لكن نهاية هذه الفترة أظهرت نوعا من الثقل الشيعي في العراق، فقُضي على الحنبلية أمام الضغوط الشيعيّة والقرمطيّة، وأعيدتْ عمارة مسجد بُراثا وحراسته (٢). بعد نوع من الرّاحة على الجبهة السورية، بدأ القرامطة في بداية القرن الرابع الهجري هجوماً (٣) يستهدف البصرة سنة ٣٠٦هـ/٩١٨م و ٣١٢هـ/٩٢٤ م، زراعين النهب والحرائق. وقطع أبو طاهر، قائدُ القرامطة، طريق الحج أمام القافلة العراقية، وسَجنَ أبا الهيجاء الحمُّداني.

<sup>(</sup>۱) Laoust: schisms (۱) ص ۱۵۲–۱۵۶

<sup>(</sup>۲) نفسه / ۱۵۵.

<sup>(</sup>٣) اثير: كاملV (A) س Laoust ، ۱۹٤، ۱۷۷،۱۸۰،۱۸۱،۱۸۸،۱۹۹): التشيع / ۱٤٢.

سنة ٣١٦ هـ/ ٣١٦م بدأ احتلال سوريا، فسقطت دالية والرّحبة وجُزر بسكانها. القدرُ نفسه كان بإنتظار سكان ضواحي الرقة وقرقيزيا ورأس عين وكفرسوسة وسنجار فطلبت الأمان وحصلت عليه.

إن غزوات القرامطة في سوريا تفسَّر بعدم قدرتهم على تأسيس دولة ومقاومة بعض المقاطعات السورية وطلب الأمان للبعض الآخر. مظهران من الموقف السوري يمكن أن نفسرها كما يلى:

رفض المقاطعات السُّنيّة فتح أبو ابها للقر امطة النّهّابين. خوف بعض المقاطعات من مصير مُشابه للمقاطعات المقاومة.

و جود في بعض المناطق لجزء من السكان المقتر مطين أو المستائين وغير القادرين على الانتفاض، مستعملين التقية أو اللامبالاة (الإسماعيليون، الإثنا عشريون).

إن وجود سكان متقر مطين داخل الإمبر طورية العباسية، أكده أبن الاثير(١). فمنطقة الكوفة كانت تضمّ قرامطة يستخدمون التقية. فمن المقبول أن نجد قرامطة في المناطق

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VI (A) ص ١٩٤

الأكثر بُعداً عن الحكومة المركزية (سوريا مثلا).

ظلّ القرامطة أثناء هذه الفترة من الوجود العباسي يمثلون الخطر الوحيد الحقيقي، وكانوا يُعبّئون مسرح عملياتهم بحسب الظروف، ولكن مهما يكن فإن قوتهم الأساسية ظلت في شبه الجزيرة العربية، حيث تمكّنوا أثناء العام ١٣١٧هـ / ٩٢٩م من اجتياح مكّة وأخْذ الحجر الأسود إلى البحرين (۱). و نراهم بنهاية هذه الفترة (٣٢٣هـ/٩٣٩م) يقطعون طريق الحج مرة أخرى أمام القافلة العراقية. ولعب الشيعة دوراً كبيراً لدى القرامطة ابتغاء تسهيل مرور الحجاج فتراجع القرامطة ووصل الحُجّاج إلى بغداد (٢٠).

مع المحافظة على شخصيتهم الخاصة ضمن المجموعات الشيعية، ظلّ القرامطةُ على علاقة طيّبة مع الشيعة الآخرين. هو ذا ما نراه، من جهة، من خلال دور العلويين لدى أبي طاهر لتحرير القافلة العراقية. ومن جهة أخرى، من خلال تدخّل المهدي الفاطمي الاسماعيلي مع أبي محمد عبيد الله العلوي. بعد انتزاع الحجر الأسود من مكة خضع ابو

<sup>(</sup>۱) اثير: الكامل VI ص ٢٠٣-٢٠٤ / ابو الفدا: مختصر II ص ٧٤ / قازان:لبنان I ص ١٢٨

<sup>(</sup>٢) اثير: الكامل A) VI) ص ٢٤٩.

طاهر لطلب الخليفة الفاطمي وأرجع الحجر إلى مكانه(۱). على الصعيد القبلي، حصل القرامطة على مساندة اليمانيين العرب بشكل عام. كانت رايتهم بيضاء (۱). لكن ذلك لم يكن تطابقاً مع اليمانيين الذين كانت رايتهم من اللون عينه (۱). على عكس ذلك فإن اليمانيين (التنو خيين وبني القيس) كانوا مضطَهدين من قبل الحكام العباسيين في تلك الفترة، فوالي حلب هو من اضطهدهم في قلاع اللاذقية (١).

#### د- الاثنا عشريون:

في مايخص الاثنا عشريين، فقد كانت الفترة الممتدة بين الطولونيين والفاطميين مفيدة لهم، لأنها كانت فترة هجرة وانتقال للبحتريين والطائيين (٥) من شمال سوريا نحو لبنان وفلسطين. لقد أحضروا معهم معتقداتهم لإكمال التحوّل في سوريا المتغيّرة.

في نهاية القرن الثالث للهجرة، غدت طبريا ومحيطها شيعية (٢). ونرى حاكم طبريا الإخشيد، وبمساعدة والده

<sup>(</sup>۱) نفسه VI ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>۲) اثير: كامل VI ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الحزبان العربيان المتواجهان كانت راياتهما بيضاء لليمنيين وسوداء للقيسيين.

<sup>(</sup>٤) ابن العديم: حلب ا ص.٩٧

<sup>(</sup>٥) اتى الطائيون من منطقة حمص: منطقة يمنية شيعية خالصة.

<sup>(</sup>٦) هذا ماسيذكره المقدسي وناصر خسرو

طغج الذي كان يعمل في دمشق لصالح الطولونيين، مُتوجساً من حضور أبي الطيّب العلوي، الشخصية الشيعية والشريف المحترم جدا من الناس<sup>(۱)</sup>، فكان منه أنْ اغتاله. هذا يُفسّرُ نوعا ما التأثيرَ الكبيرَ لهذا العلوي على سكان المدينة، لدرجة أن الحاكم اعترف بعدم قدرته على إيقافه، وطلب من والده الحل. لقد كان اغتيالاً سرّيّاً حتى لا يولد انتفاضة شعبيّة.

لكنّ علويّاً آخَر أثار منطقة دمشق (۱)، وهو ابن الرضا المحسّن ابن جعفر: حسيني رفع الراية العلوية ضد ابن كيغلغ ايام الخليفة المقتدر. فقد حاول تأسيس دولة علوية مستغلاً الوضع. لكن الحاكم العباسي نجح في هزيمته سنة 0.78 = 1.79 م، وحمل رأسه إلى بغداد وعُرض على الناس. مرّة أخرى، يُضاف شهيدٌ جديدٌ على لائحة الشهداء العلويين. لقد كان العلويون في غالب الوقت ضمن ظروف صعبة في الشام وخاصة دمشق. اضطهدهم الحُكّام كما الحال مع النسائي (0.77 - 7.78 = 0.78 - 0.789) الذي دخل دمشق وبدأ بنشر التشيع، فضُرب وذهب إلى الرملة دخل دمشق وبدأ بنشر التشيع، فضُرب وذهب إلى الرملة

<sup>(</sup>١) م. كرد علي: خطط اص ٢١٢ / Metz: الحضارة الإسلامية اص ٢٨٩.

<sup>(</sup>۲) مسعودي: مروج IV :L 308 K کرد علي: خطط IV : IV ، زرکلي: اعلام IV / IV .

- حيث توفي (Metz: الحضارة الإسلامية: Metz ) .

كان الشيعة المحليّون غير قادرين وحدهم على تأسيس دولة شيعية ضمن جوّ من المنافسة المذهبية والصراعات الاجتماعية، فبحسب طويل(۱)، حصلت محاولة لتوحيد الاثني عشريين مع الاسماعيليين في عانة في بداية القرن الرابع للهجرة. وقد ضمّ هذا التجمع علماء من بغداد وعانة وحلب واللاذقية وجبل النصيريّة، لكنه لم ينجح.

وبهاجس إضعاف الشيعة، ثبّتَ العباسيون حكاماً قُساة وأعداء للشيعة في منطقة حلب حيث عرف التشيّع نوعا من النجاح. تلك كانت حالُ أبي قابوس الخراساني نوعا من النجاح. تلك كانت حالُ أبي قابوس الخراساني النبي كان «معادياً لآل النبي»<sup>(۲)</sup>. وبمجرّد أن يذكر ابن العديم هذا المظهر من سياسة الحاكم، يمكننا أن نفكر بأن جزءاً من سكان حلب وضواحيها كانوا شيعة، وبأن ذلك كان السبب وراء سياسة ابي قابوس، وبدونها لن يكون لكلمة ابن العديم بالنسبة لآل النبي أيَّ معنى.

وكان لسوريا الجنوبية النوع نفسه من الحُكام.

<sup>(</sup>١) طويل: العلويون / ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) ابن العديم: حلب ا ص ٩٥.

فالإخشيدي حكم عمّان وجبل الشّراة والرملة ودمشق. وفي السنة ٣١٩ هـ/٩٣١ مأرسلت حملات من حلب ضد التنوخيين داخل قلاع اللاذقية (١). هل كانت هذه حملات ضد الشيعة بجبل النصيريّة؟ مهما يكن فأنهم قاوموا، تساعدهم الامكانيّاتُ التي تُوفّرُها لهم مواقعُهم الحصينة. ولكنّهم في النهاية طلبوا الأمان. استفاد الاخشيديون من الوضع في سوريا، فقد حكموا أولاً باسم الطولونيين، ثم باسم العباسيين، ثم قرّروا أن يعملوا لحسابهم الخاص. أما التشيّع الذي تمكّن من كسب جزء من السُّكّان السوريين، فقد استطاع إظهار حضوره السياسي من خلال تأسيس فقد استطاع إظهار حضوره السياسي من خلال تأسيس إمارتين حمدانيتين.

## ٣- سوريا الاخشيدية (٣٢٣-٣٥٧هـ/٩٣٤-٩٦٧م):

عرفت سوريا في هذه الفترة ثلاثة أنواع من الحكومات: الإخشيدية، الرائقيّة والحمدانية. أما الأولى والثانية، فيمكن تصنيفها ضمن سوريا السنية بينما سنعالج موضوع الثالثة في القسم الثاني.

أ- الاخشيديون: تبدو تجربةُ هوالاء السياسيّة شبيهةً

<sup>(</sup>١) ابن العديم: حلب ا ص ٩٥ / طبّاخ: حلب ا ص ٢٣٨

بتجربة الطولونيين: أُسرةٌ تركية بسطتْ سُلطتَها على الحكم في سوريا ومصر مستفيدة من ضعف العباسيين. فمحمد بن طغج (الذي اصبح لاحقاً الإخشيد) صار حاكماً لهاتين المنطقتين منذ السنة ٣٢٣هـ/٩٣٤م من قبل الخليفة الرضي. ثم أنّه أعلن الانفصال الإداري عن السُلطة المركزيّة في بغداد بعد بعض التحضيرات.

لم تختلف السياسة الاخشيدية تجاه الشيعة عن السياسة العباسية او الطولونية. فالتحالف مع العباسيين والأتراك، الذين كانوا يؤلفون في ذلك الوقت الفِرَق الأكثر إخلاصا للعباسيين، قادت الإخشيديين لأن يكونوا سُنة، كما كلُّ إخوتهم، وأن يمارسوا ضمن إطارهم سياسةً ضد الشيعة (۱).

لكن الوضع المحلّي في القرن الرابع للهجرة، أملى عليهم الإعتراف بالشيعة كممثلين وحيدين لآل النبي، واحترام السادة (الأشراف)(٢).

إذا نحن قبلنا رواية المؤرخ المسعودي، القائلة أنّ دُعاةً إسماعيليين تركوا الضواحي الجنوبية لبحر قزوين للاستقرار في سوريا تحت حماية إخشيديي مصر، هرباً

<sup>(</sup>١) طويل: العلويون / ٢١٧.

<sup>(</sup>A.metz (۲): الحضارة الإسلامية: ١ / ٢٨٨-٢٨٩.

من البويهيين الإمامية، فإنّنا نرى كيف تكيّف الاخشيديون ابتغاء التقرّب من غالبية رعاياهم من الشيعة، الذين باتوا الآن أكثر عدداً من السنّة.

#### ماذا عن السياسة القبليّة للإخشيديين؟

نعرفُ القليل عن السياسة القبَليّة للإخشيديين. من الثابت أنّ محمد بن طغج توجّب عليه الاعتمادُ على كلابيي حلب، قبل إعلان انفصاله عن الحكومة المركزية، ليكونوا سندَه في حراكه السياسيّ. فأعلن أحمد بن سعيد بن عباس الكلابي قائد الكلابيين والياً عليها. ماولّد سيلاً بشريّاً قادماً من نجد من هذه القبيلة (۱) نحو سوريا الشمالية (المعرّة وغيرها). ولكنّه في الوقت الذي كان يتقرّب من الكلابيين (۱)، فإنّه فَقَدَ يمانيي سوريا الجنوبية، بينما كان والياً عبّاسيّاً على عمّان وجبل الشراة (۳).

يمكن أن نُجيب ولكن من زاويتين.

- لا يمكن مطلقا أن نُدقَّقَ في الجزيرة من زاوية التاريخ

<sup>(</sup>۱) إ بن العديم: حلب: ا / sguvaget: art ،٩٩-٩٨ / ١٩٦٥ E.l. III :۲ حلب sguvaget: art

<sup>(</sup>٢) كان ذلك جزءا من السياسة الاخشيدية أن يعتمدوا على قبيلة كبيرة وإن كان اخلاصها للتسنُن موضع نقاش: طبّاخ: حلب ١: / ٢٤٩.

<sup>(</sup>۲) محمد کرد علی: خطط L ۲۱۳۱.

الإخشيدي في الوقت الذي ظلّت فيه سوريا الشمالية إخشيدية حتى السنة ٣٢٨هـ/٣٩م، تاريخ احتلال ابن رائق لهذه المنطقة. وبعد موته كانت سنة ٣٣٣هـ/٤٤٩م حاسمة، فقد أكمل الحمدانيون الغزو وأسّسوا إمارتهم الثانية في حلب بعد الموصل.

هكذا بدأت الجزيرة كما سوريا الشمالية تأخذُ موقعَها في التاريخ الحمداني: الأولى بعد ٣٢٤ هـ، والثانية بعد ٣٣٣هـ.

٢- انتقل القسم الباقي من سوريا الذي كان إخشيدياً
 خالصاً، أكثر من مرة إلى يدي ابن رائق ثم سيف الدولة
 الحمداني.

كان الحضور الشيعي في تلك الفترة مُهمَلاً. فلم يذكره الاصطخري (المتوفى سنة ٢٤ هـ/٥٥ م)(١) مع أنه كرخي (شيعي؟)(٢). ومع أنّه تحدّث عن حوالي ستين منطقة في سوريا والجزيرة، وذكر نصارى في نصيبين وقَدَس وتكريت، هاشميين وأُمويين وعرباً في بعض المُدن. ما خلا ذلك، فقد تحدث عن المياه الجارية والمُدن الكبيرة

<sup>(</sup>۱) اصطخري: مسالك: ص ٤٢–٥٥.

<sup>(</sup>٢) نسبة للكرخ الحي الشيعي في بغداد.

والكنائس والمساجد والأشجار والبحيرات وأشجار النخيل والقلاع.

كان الشيعة موجودين في ذلك العصر، خصوصاً في مواطن انتشارهم الرئيسيّة في مُدُن الساحل الغربي على المُتوسّط. فقد ذكرهم الأمين في صيدا وصور وطرابلس<sup>(۱)</sup>. فسوريا في ذلك العصر كانت قد تحوّلت، وسكانها شكّلوا مروحة من المذاهب الشيعيّة: الإسماعيلية والقرمطية والعقيدة الاثنى عشريّة. ولكنهم استمرّوا بالتنكّر عملاً بالتقيّة، بانتظار الوقت المناسب الذي يكونون فيه من القوة بما يكفي لرمي أقنعتهم ويُظهروا وجوهَهم الحقيقيّة. وهذا ما فعلوه تماماً مع وصول أشقائهم الحمدانيين (۱)، وبالأدق ما فعلوه تماماً مع وصول أشقائهم الخاضعة للحكومات الفاطميين. لأنّ الشيعة في المناطق الخاضعة للحكومات الشنيّة (سوريا الجنوبية والوسطى) أبدوا في تلك الفترة رضيً أكثر من الآخرين.

حصر القرامطةُ عملَهم في شبه الجزيرة العربية

<sup>(</sup>١) م. الأمين: أعيان اجزء ااص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) لم يكن هكذا حال معظم الدمشقيين، فالحمدانيون كان لهم مؤيدون في المدينة، لكن الغالبية كانت سنية ومعادية للحمدانيين ما منع سيف الدولة من السيطرة على المدينة "نزولاً عند رغبة سكانها "واستعاد حلب مرّتين سنة ٢٣٢ هـ ٢٣٥ هـ: ابن العديم: حلب ا / ١١٤ و ١١٧ ، ابو الفدا: مختصر اا / ٩٥ / canard: تاريخ السلالة: ا / ٩٨٢ / اثير: الكامل V (A) VI).

والعراق<sup>(۱)</sup>. كما حاولوا سنة ٥ ٣٦هـ/ ٩٣٦م أخذ الكوفة، فسيطروا على الأنبار، وهد دوا العاصمة بغدد. وعملوا بالتزامن والتنسيق مع الفاطميين<sup>(۱)</sup>، ابتغاء تر ك العباسيين بوضعهم الضعيف، والهجوم على الأخشيدين، وأيضاً تسهيلاً على الفاطميين احتلال مناطقهم. ولم يبدأ الهجوم الكبيرُ على سوريا إلا في نهاية تلك الفترة، وقد انتهى بتحقيق المُخطّط السياسي الفاطمي بتمامه<sup>(۱)</sup>. بعد تحقيق هذا الدور أخذ القرامطةُ منحىً آخرَ داخل منطقة شاسعة لم تكن ملائمةً لهم: (الفاطميون، البويهيون، الحمدانيون).

في السنة ٣٥٧ هـ / ٩٦٧ م أحتل الفاطميون مناطق الاخشيدين، وبذلك وضعوا حـدًا لتأرجح سوريا بين العقيدة الشيعية والحضور السياسي السُّنّي.

ب- حقبة ابن رائق (٤٠ (٣٢٨- ٣٣٠هـ /٩٣٩):

سنة ٣٢٨هـ/٩٣٩م، استغلَّ محمد بن رائق، وهو ضابطً غير عربي، ظُلْمَ بعض عناصر المجتمع، وكان الشيعةُ على

<sup>(</sup>۱) اثير: الكامل A) VI (۱۸۱ – ۱۸۷ – ۱۸۷)

<sup>(</sup>٢) اعاد القرامطة الحجر الأسود بعد تدخل الخليفة الفاطمي المنصور.

<sup>(</sup>٣) م. كرد علي: خطط: ١ / ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) اثیر: الکامل a): VI) / ۲۷۲-۲۷۵، ۲۸۲-۲۸۱، إبن العدیم: حلب ا: / ۱۱۰–۱۰۲، طبّاخ: حلب: ا / ۲۲۳، حتی: سوریا: ۱۱ / ۱۹۱–۱۹۲، زرکلی: اعلام: V۱۷ / ۲۸۵.

رأسهم، ليتخذ أمين سرّ له هو الحسين بن علي النوبختي. ونجح في أن يُسمّي نفسه أميراً مطلقاً. ثم أرسل حاكماً عباسياً على الجزيرة. مُتوجّسًا من تغيّر الخليفة الراضي نحوه، وواثقاً من رعيته المعادين للعباسيين والمعاديين للسُّنة. حاول مدّ سيطرته على سوريا ابتغاء تأسيس دولة خاصة به.

احتلَّ ابنُ رائق حمص و حلب و دمشق و الرملة و و صل إلى عريش مصر. و فشل الإخشيد في محاولته إيقافه، فتصالح معه تاركاً له كل منطقة سوريا فوق الرملة.

بحسب الشّيعة والعلويين منهم بالأخص، صار ابن رائق حاكماً، فانتهج سياسةً مُقرّبة من الشيعة، ومن ذلك أنّه عيّن بدر بن عمّار حاكماً على طرابلس. لقد كان حكم ابن رائق الخطوة الأولى في سوريا على طريق الحريّة المذهبيّة. وكانت طرابلس مركزاً شيعياً مهمّاً في ذلك الأوان(۱). هكذا، فإنّه بغياب السلطة المركزية القاهرة، ومع الثقة التامّة بحاجة الحكام الانفصاليين المغامرين لدعمهم الذي لا غنى لهم عنه، بدأ الشيعة في سوريا

<sup>(</sup>١) الطويل: علويون / ٢٧٣.

بالإعلان عن أنفسهم دون خوف من الاضطهاد.

تحاشى الخليفة نتائج سياسة ابن رائق وتقرّب منه. لكن قوة أخرى ناشئة عزلته ليبقى الداعم الوحيد لبغداد. فقد قتل الحمْدانيون ابن رائق لعدم الثقة به، وتحضّروا للمبارزة مع الاخشيدين حول سوريا. احتل سيفُ الدولة حلب وحمص ودمشق ولكن لعدم قدرته على المحافظة على دمشق اكتفى بسوريا الشمالية.

هكذا كانت الأجواء التي تشكّلت فيها أولُ حالة سياسية شيعية في سوريا. إنها بداية الانتصار السياسي للإيديولوجيا الشيعية في قلب الإسلام. كان هذا العصر عصر التفوق للتشيع: فسوريا، كما عدّة مناطق اخرى اجتاحها هذا المذهب ومجموعاته. كان الاخشيديون مطوّقين من الفرامطة حتى الشرق، والفاطميين من الغرب، والحمدانيين من الشمال. حتى بغداد كانت تحت تأثير العائلة الحمدانية بعد اغتيال ابن رائق. ثم جاء البويهيون سنة ٤٣٣هـ/٥٥ م. ها إن تاريخ سوريا الشيعية سياسياً قد بدأ، ولدراسته سوف نبدأ بسوريا الشمالية والجزيرة الحمدانية التي تمّت السيطرة عليها قبل عشرين سنة من بقية البلاد، ثم نتابع مع الفاطميين.



# سوريّا الشيعيّة



## الفصل الأول صريحة

## الحمدانيون

#### ا - التغلبيون:

كوّن التغلبيون مع بكر وتنّوخ القبائلَ العربيّة النصرانيّة التي سكنت بلاد ما بين النهرين قبل الفتح العربي (١). بعد الفتح، تبنّت الحكومةُ المركزيّةُ تجاههم سياسة أسلمة عدوانية، وإسكان عرب آخرين قيسيين في مناطقهم في الجزيرة.

حاول التغلبيون عدة مرات رفّض الخضوع لهذه السياسة، إنْ عَبرَ الدخول إلى بلاد الروم، أو عبر الإعلان عن سياسة مناهضة للإسلام (٢). على عهد عمر، حصلت مصالحة. وعاد التغلبيون إلى ديارهم بدون أن يلعبوا دوراً كبيراً أثناء الحكم الراشدي ثم الأموي حتى نهاية مجيء الإمام الحادى عشر عند الاثنى عشريين.

<sup>(</sup>۱) الطبري: اخبار H.lammens /٤٢٩ / III) : حكم معاوية / ٣٩٦، ٣٩٧، ٤٣٥

<sup>(</sup>٢) وإن يكن مسلما، ظل زعيم التغلبيين في الكوفة يشرب الخمر: lammens : معاوية / ٣٩٧.

منذ النصف الثاني للقرن الثالث للهجرة، بدأ تغلبيو الجزيرة، وعلى رأسهم بنو حمدان، بإظهار حضورهم دون تبنّي خط واضح في سياستهم.

كانت الجزيرة حتى هذا الوقت عباسيّة، وإن كانت سوريا طولونية. وكان الحمدانيون مرّة مناهضين للخوارج، ومرّة معهم، ثم مؤيدين للعباسيين وضد القرامطة. وتكيّفوا جيداً مع المناخ في منطقتهم كما في بغداد. ودخولهم الفعّال في تاريخ منطقتنا لم يُضبط الاّ سنة ٢٢هـ/٩٣٥م، بعد اعتراف الخليفة بحسن بن حمْدان أميـراً على الموصل وديار بكـر ومُضر، أي على كل الجزيرة. وأمتدت سلطته من دجلة إلى الفرات ومن الموصل إلى الرّقة. كان على الحمدانيين التضحية كثيرا لكسب الجزيرة، وجهودُهم و آراؤهم ضمن محاولات التهدئة الغـريبة تُظهرُ تشيُّعَهم المتباين والمصنف «بالمعتدل»

بدت الجزيرة، التي تلقّت الحصة الأكبر من التحولات منذ العهد الأموي، المنطقة الأولى التي تمكن فيها التشيع من مَـد جذوره وتأسيس أول بُنية سياسية شيعية.

#### ٢- الحمدانيون: شيعة؟

يصنف عدد كبير من المؤرخين الحمدانيين على أنهم شيعة: يصنف ابن الاثير حسين بن حمدان كشيعي ناشط وكداعم لعلي وآله(۱). وبالنسبة لآدم متز(۱) كان الحمدانيون أول أُسرة شيعية تدخّلت بشؤون بغداد. وبالنسبة لماسينيون، حتّي، محمد كُرد علي، طبّاخ وكانار، فالحمدانيون شيعة محافظون معتدلون (۱). هذا بمعنى من المعاني التشيع الاثنى عشري المثبت جيدا وليس التشيع القبلي السطحي. يمكن إظهار التشيع الحمداني من خلال تحليل التاريخ الحمداني، هنا نتساءل لماذا صنّفوا كشيعة؟

## ٣- مُحاولةُ للبحث في تاريخهم القبلي.

يسمح بحثُ على السياسة القبَليّة للحمدانيين أجراه ابن العديم، ومحمد كُرد علي وكانار، بإهمال فكرة تطبيق العموميّة المُثبتة في القسم الأول، لكون الجزيرة تفلتُ من أيِّ تعميم. بالرغم من كونها مسكونة بغالبية قيسية، فطابعُها السياسي معقّدُ جدّاً، ونجدُ فيها كل شيء: سُنة،

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VI (A) ص ۱۲۲

<sup>(</sup>A.Metz (۲) الحضارة الاسلامية اص ١٣٦ و٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) م. كرد علي: خطط ا ص ٢١٨، طبّاخ: حلب ا ص ٢٧٩ – ٢٨٠.ف.حتّي: سوريا اا ص ١٩٤.

خوارج، قرامطة، وكثير من الأفكار التي كانت موجودة ولكن مكتومة. كل هذا التنوع في الأفكار والنشاطات كان متجذّرا عند قيسيى الجزيرة.

تُثبت الصورة التي رسمها كانار عن سكان الجزيرة في القرن العاشر(١) أنّ الجزيرة كانت، كما تُشير أسماءُ الديار الثلاثة، قيسيّة بكاملها. تسرّب اليمانيون من جهة العراق. فقد ذُكروا في البوازج وحديثة والموصل. بينما كانت باقي القبائل قيسية وعلى رأسها كلاب وتغلب. كانت كلاب الأكثر قوةً وعدداً (٢)، وكان إسم عرب يشير إليها(٣). وقد ساهمت في معظم حركات المنطقة في هذا العصر، متأرجحة بين مختلف الأحزاب المتخاصمة، محاولين السيطرة على السلطة، فخورين وواثقين بأن تلمّسهم لن يُرتِّب عليهم أي نتيجة خطرة في ظل غياب مجموعة تغلبية متماسكة أو أي مجموعة أخرى ممكن أن تكون داعمةً للحكام الحمدانيين(٤). كانت سياسةً شيعيةً نمو ذجيةً بامتياز، مُستوحاةً من التّقيّة وممارسة فينّ التّهرُّب من الخطر.

<sup>(</sup>۱) Canard: تاريخ السلالة: ۱ / ۱۳۱\_۱۶۲ و ۲۳۰\_۲۶۰.

<sup>(</sup>٢) كحالة: قبائل: ٣ / ٩٨٩.

<sup>(</sup>٣) ابن العديم: حلب: ١ / ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) كانار: تاريخ السلالة / ٥٧٦.

في سوريا الشمالية يمكن أن نفهم الجناح اليماني للتشيَّع، المقاطعات الساحلية المشتملة على جبل النصيريّة وجانبي نهر العاصي التي كانت تؤلف منطقة شيعية بامتياز في ذلك الوقت<sup>(۱)</sup>. كذلك مُدُن حمص وحماة والمنطقة الممتدّة من تدمر إلى السّلميّة ضمناً. كل هذه المناطق كانت يمانية (كلب، تنوخ، بهراء، طيء) وعلى رأسها كلب وتنوخ. أحتلّ القيسيون الذين كانوا موجودين في المنطقة، شرق وشمال شرق المنطقة، أي المناطق التي كانت على احتكاكٍ مع ديار مضر.

بحثُ بسيطٌ في السياسة القبَليّة الحمدانية تسمح باستخلاص أمرين:

- الأول: المساهمة اليمانيّة الضعيفة في تاريخ الحمدانيين. فيما يتعلّق بعدد القبائل، وكذلك عدد حالات المساهمة، يُشار إلى أربعة قبائل يمانية (كلب، طيء، بهراء، بجيله). يمكن أن نذكر خمس مساهمات لكلب، ثلاث لطيء، وواحدة لكل من بجيله وبهراء.

للتبسيط (٢) يمكن أن نذكر عشر مُساهمات يملنيّة.

<sup>(</sup>١) سوف نأتى على هذه المسالة لاحقا في هذا القسم.

<sup>(</sup>٢) يأتي التبسيط من كون عدة قبائل قد ساهمت في نفس الوقت بذات الاتنفاء.

بالمقابل يمكن أن نصل إلى خلاصة أُخـرى.

- الثاني: مساهمة نشِيطة في الحياة السياسية، أو بالأحرى العسكرية، في سوريا، من قبل القبائل القيسية.

اثنا عشر قبيلة ساهمت بذلك: (عُقيل، نمير، كلاب، تغلب، شيبان، عامر بن صعصعة، سليم، أسد، تميم، كعب، قشير، تغلبة، ضبّه بن أدّ، حبيب وعجلان). يمكن أن نذكر بعد التبسيط

ثماني عشرة مساهمة كلبية، بينها واحدة قرمطية، وخيانتان، وانتقال من جانب إلى آخر.

- ثماني مساهمات نُميريّــة.

مهما يكن، فقد كان المجال حُرِّا للقيسين في هذه المرحلة من تاريخ سوريا، فانتقلوا إلى الثورة عندما احسّوا بأنهم مسحوقون من قبل التفوّق العددي التغلبي أو الكلبي. جهد الحمدانيون من خلال سياسة علاقة القوّة، بالاعتماد على كلاب وعُقيل في الجزيرة، وعلى كلب وتنوخ عندما كان الأمر يتعلّق بسوريا الشمالية.

بعد خمس وسبعين سنة من النجاح في هذه السياسة، صارت سورياً إرث ثلاثة قبائل كبيرة: عُقيل في الجزيرة، كلاب في سوريا الشمالية، طيء في فلسطين.

### ٤- التشيع في العصر الحمداني.

إن تشيّع الحمدانين كان مسألةً واضحةً جدّاً بحيث لا تحتاجُ إلى تجشَّم دليل وبرهان لدى غالبية المؤرخين والكُتّاب الشيعة. ولكنَّها لم تُعالَج بجدّية حتى الآن، بوصفها إشكاليّةً حقيقيّةً إلا على يد Horovitz (١).

لذلك سوف تحتل هذه المسألة اهتمامنا في هذا القسم. وسوف نحاولُ استظهارَها (الإشكاليّة) بما تدلُّ عليه المظاهر والمواقف السياسية المؤيدة للشيعة عند الحمدانيين قبل وبعد تأسيس إمارتي الموصل وحلب.

#### أ- قبل تأسيس الإمارتين (قبل ٢٢٤ هـ/٩٣٥).

يمكن أن نذكر في هذه المرحلة، بعد التأرجح السياسي للحمدانيين، موقفاً تجاه القرامطة، وإن كُنّا غير متأكّدين حتى الآن من تشيّعهم. في سنة ٣٩٣هـ/٥٠٩م أباد الحسين بن حمدان الجيوش القرمطية، واستمّر ابنه أبو الهيجاء في خدمة العباسيين، فسجنه القرامطة ثم أطلقوه.

يمكن لعدة اثباتات نراها في تاريخ هذه الفترة أن تساهم

Josed HOROVITZ (۱) : الحمدانيون والشيعة ال ١٩١١ ص ٤٠٩-٤١١.

في توضيح العقيدة الحمدانية. وسنقفُ الآن على سيرتي رجلين من الأُسرة الحمدانية، كلاهما من فترة ما قبل تأسيس الإمارتين الحمدانيتين، في الموصل ثم في حلب.

ب- الحسين بن حمدان الحمداني (ت: سنة ٢ • ٣هـ/ ١٩٩٥)
- موقفه من قضية ابن المعتزّ: وقفَ الحسينُ بن حمدان إلى جانب ابن المعتز المُعادي للعلويين (١).

هذا الموقف المُتّخَذ منه يُطلق تساوًلات من قِبَل ابن الأثير (٢) و متز (٣). وبحسب كانار (٤) كان ذلك خياراً بين الحداثة والليبرالية عند ابن المعتز ووزرائه من بني الفرات. فخياره كان سياسياً بين رؤيتين للحُكم، وطريقتين متناقضتين للإدارة. هذه القضية التي لا علاقة للتشيّع بها يمكن لها على العكس أن تضعه على الخط.

من خلال السياسة التي اتبعها في هذا النطاق الحَرِج، يمكن أن نتساءل: لماذا تآمر ثم لماذا ترك المتآمرين مباشرة بعد الضوء الأخضر للعمليّات؟ كيف ولماذا عاد

<sup>(</sup>۱) وحدّت هذه القضية السنة بشكل عام (حسين بن قاسم البربهاري مقدّم السنة وبالأخص الحنبليين: اثير: كامل (A): VI-۱۲۱.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل VI :(A) / ۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) Metz: الحضارة الاسلامية: ١٣٦ / ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) M.canard : تاريخ السلالة: ١ / ٣٣٠.

بسرعة مع الأمان إلى القصر؟ هل دخل في صفوف المتآمرين لتشجيعهم بهدف كشفهم خدمة لميوله الشيعية؟

- حُكم منطقة شيعية (۱): ألم تُشكّل عودتُه إلى بغداد، حيث كان قد كُلّف من قبلُ بحكم مدينتي قمّ وكاشان (مدينتان شيعيتان في إيران) جـزءاً من دوره في المؤامرة؟
- إعدامه: يؤكد سبب إعدامه المُعلَن ميولُه الشيعية. فقد أتُهم بتحضير مؤامرةٍ شيعيّةٍ مع ابن الفرات وابن أبي السّاج.

على أنّنا لا نملك أجوبة قاطعة على هذه الأسئلة، مما يؤدي إلى استحالة إثبات تشيّعه.

ج- أبو الهيجاء الحمداني (ت: سنة ١٧ ٣هـ/٢٩ م)

أمّا بالنسبة لأبي الهيجاء، فإنه يمكن لبعض الاستنتاجات أن تعكس تعاطفه الشيعي (٢). من ذلك:

- ترميمه ضريح الامام علي في الكوفة. لقد تم هذا العمل في الفترة التي كان يُشـرف أثناءَها على الطريق من الكوفة إلى مكة.

<sup>(</sup>۱) اثیر کامل A): VI) اثیر کامل (۱)

<sup>(</sup>۲) M.canard: تاريخ السلالة ا ص ۲۵۲ و ۳۵۷.

- علاقاته مع القرامطة. مع أنه قاتل القرامطة، فقد اقام علاقات جيّدة معهم بعد أسره، ممّا قاد إلى تحرير حُجّاج أسرى (۱)، وانقاذ الجيش القرمطي الذي جاء لمحاصرة بغداد، وذلك بمَنْع إلتقائه مع جيش الخليفة الأكثر عُدّة وعدداً (۱).
  - توزيع ١٠٠٠٠ دينار على العلويين والفقراء <sup>(٣)</sup>.
- قمع الحركات الخوارجية في مناطق جنوب ووسط الجزيرة (٤).

كانت هذه بعض المظاهر التي يكمن أن توضح العقيدة الحمدانية قبل تأسيس الإمارات بقليل.

التشيَّع في إمارتي الموصل (٣٢٤-٣٧٠هـ ـ/٩٣٥-٩٨٠م) وحلب (٣٣٣-٤٠٤هـ/٤٤٩-١٠١٦م):

نتوقع أن نجد في هذه الفترة إثباتات أكثر وضوحا على تشيّع الحمدانين، لأنّ أُمراء الإمارتين قد باتوا الآن متمكنين من إظهار عقيدتهم بعيداً عن أيّ ضغط مباشر وقريب. ضمن إطار خاص بهم أصبح بمعنى ما إقطاعاً لأسرتهم.

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل (A).VI ص ۱۷۷،۱۸۰.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۱۸۷.

<sup>(</sup>۳) Canard I ص ۳۷۰.

<sup>(</sup>٤) نفسه ص ۳۸۶ – ۳۸۵.

كان الحمدانيون حتى الآن قليلي الثقة بأفكارهم الخاصة [لم نفهم المقصود به «أفكارهم الخاصّة» حين يكون الكلام عن الحمدانيين في هذه المرحلة المُبكّرة الغامضة من تاريخهم. ثم ما معنى «قليلي الثقة»؟ (المهاجر)]. وقد حاولوا تحقيق بقائهم والإستفادة جيداً من التناقضات الكبيرة الموجودة على الصعيد الاجتماعي أو المذهبي ابتغاء السيطرة على السلطة. وقد وضع وصولُ البويهيين حدد الهذه اللعبة، وحملَ الحمدانيين على التمركُز جغرافيا وعقائديا. لقد حاولوا حتى الآن إخفاء هويتهم العقائدية، وقد ثبت ذلك بشكل غير مباشر لدى كانار حين صرّح متحدّثاً عن وصول البويهيين: «باتت إمارة الخلفاء لأول مرّة بين يدي فارسيّ شيعيّ مُعلَن»(١).

## ٥- تشيُّع حمدانيي الموصل:

أ- ناصر الدولة حسن (المتوفي سنة ٥٨هـ/٩٦٩م).

- تتوفّر الأدلّـةُ بنحو كافِ على تشيّعه. من ذلك:

- وجود قرامطة في جيشه، بالإضافة إلى التفاهم بين القرامطة والحمدانيين ضد مُعزّ الدولة، الذي ما أن

<sup>.</sup>oly / Canard : I (1)

- أصبح في بغداد حتى أتبع سياسةً عباسيةً مع القرامطة (١).
- المساعدة البويهية التي قُـدّمت لهم عند كل مرة وجدوا فيها أنفسهم بحال صراع مع القسم التركي من جيشه. كذلك ذكرُ اسم الأمراء البويهين في خُطبة الصلاة (٢).
- إرسال الطحين إلى بغداد سنة ٢٢٤هـ / ٩٣٥م، ابتغاء توزيعه على العلويين والفقراء في سامرًا (٣).
- الدُّور الذي لعبه الأشراف العلويون القادمون من بغداد، حاملين اقتراحات سلام من قِبَل الحمدانيين لأعدائهم سنة ٣٥٣هـ / ٩٦٤ م (٤).
- الدعم الذي قدّمته له الأوساط الشيعية أو ذوات الميول الشيعية المُهمّة جـدًا في بغداد سنة ٣٢٧ هـ (٥).
- تصاحَبَ هـذا الدعم الهام مع دعم حمداني للشيعة والمتطرّفين منهم في بغداد أثناء الحروب الأهليّة الدينية سنة ٣٣٢هـ/ ٩٤٣ م (٦).
- وجود عُملةٍ (درهم) مسكوكةٍ من قِبَل ناصر الدولة

<sup>(</sup>۱) نفسه /۵۱۷، ۵۳۲.

<sup>.</sup> (۲) Canard: تاریخ / ۵۱۷، ۵۲۰ ،زرکلی: أعلام ۱۱ / ۲۱۰.

<sup>(</sup>۳) نفسه: ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) نفسه: ص ٥٣٠ / اثير: كامل VIII (B) ٧٠٠).

<sup>.</sup>٤١٨ ص : Canard (٥)

<sup>(</sup>٦) نفسه: / ٢٤٦.

حسن. وهي موجودة الآن ضمن مجموعة العُملات الحمدانية في جامعة بطرسبورغ (١) في روسيا، تعكس الكتابات على وجهيها بلا أدنى ريب تشيُّع ناصر الدولة:

| الوجه الثاني | الوجه الأول    |  |  |
|--------------|----------------|--|--|
| محمد         | لاإله إلا الله |  |  |
| رسول الله    | المطيع لله     |  |  |
| علي ولي الله | ناصر الدولة    |  |  |

الجملة الأخيرة من الوجه الثاني هي الأكثر أهمية من حيث أنها تكرّرُ عبارة شيعية أنموذجيّة في ولاية علي (علي وليّ الله). ولكن إن كانت قطعة العملة هذه توضح تشيّع ناصر الدولة، فإن ابن الأثير (٢) أتى ليُضيف عُملةً مسكوكةً سنة ٣٣١ هـ من قبل الحمداني نفسه في بغداد باسم المتّقي. لكن هذا الفعل يمكن أن يكون مبرّرا بوجود ناصر الدين في العاصمة.

J. Horovitz (۱): الحمدانيون: ص ٤٠٩ – ٤١٠.

<sup>(</sup>٢) أثير: كامل B) VIII) ص ٤٥٤.

- الصلاة على جثمانه في تل توبة، أدّاها علويٌّ هو ابن حمزة (١).

#### ب- أبو تغلب (المتوفى سنة ٣٦٩ هـ/٩٧٩م):

- أقام أبو تغلب علاقات جيّدةً مع سُلطتين شيعيتين في عصره: عُـومل القرامطة بشكل جيد، وتلقيّوا هداياه سنة ٣٥٨ هـ (٢)، ولم يُمنعوا من المُرور في مناطق الحمدانيين لقتال أعدائهم (٣). وكانت علاقاته مع البويهين جيّدةً أيضاً. يمكن أن يظهر ذلك بالمصاهرة السياسية (١) بين الأُسرتين (٥)، كذلك بالتدخُّل البويهي ابتغاء تهدئة الخلافات بين الأُخوة الحمدانيين (١).
- إرسال مستشار وكبير العلويين في بغداد أبو أحمد الحسين بن موسى الموسوي، أبو العلويين المعروفين جيداً لدى البويهيين، الشاعر الشريف الرضي وأخوه الكلامي والفقيه السيّد المُرتضى، إلى الحمدانيين ليلعب

<sup>(</sup>۱) Canard ا ص ۵۳۹.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۵۶۶.

<sup>.</sup>۵٤٧ ص Canard (٣)

<sup>(</sup>٤) عقد أبو تغلب على ابنة بختيار وهي في السنة الثالثة من عمرها فقط.

<sup>(</sup>۵) اثير: كامل B) VIII) ص ۲۱۷ ص ۵۵۶.

<sup>(</sup>٦) أثير: كامل B) VIII) ص ٥٤٤ م canard م ٥٩٤ ص ٥٤٥-٥٤٥.

دورَه ويمارس تأثيرَه ابتغاء حلَّ مشاكلهم (۱). يُتهم مستشار العلويين بانه مُقرّبُ جِدًا من العباسيين، لأنّه كان يُلقي الخطبة باسم الخليفة المُعطي خارج بغداد، في الوقت الذي كانت المدينة فيه فاطمية (۲). ولكن يجب ألا ننسى الصراع الاسماعيلي – الاثنى عشري، الذي حاول مواجهة خليفة القاهرة والشكَّ بنسبه إلى آل النبي (۳)، واختبائه وراءَ الخليفة النظري في بغداد، مع ممارسته كل أشكال التأثير الاثنى عشري (٤). كان المستشار شيعياً بدون ريب، وموقفه تجاه الوزير السُّني أبي الفضل بدون ريب، وموقفه تجاه الوزير السُّني أبي الفضل سنة ٢٦١ هـ، المسؤول عن حريق الكرخ، كان واضحاً حيدًا (٥).

لا يمكن أن نطلب مظاهر أكثر دلالةً على التشيّع من أُمراء الموصل الحمدانيين، في عصر كان التشيّع فيه مجموعة أفكار سياسية دينية تستهدف الخليفة في بغداد. لقد جهد حمدانيّو الموصل في تخفيف جرعات تعاطفهم مع

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ٦٣٤ / نفسه ص ٥٤٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۲۱۲.

<sup>(</sup>٣) أثير: الكامل VI ص ٢٣٦، ٥٩١.

<sup>(</sup>٤) نفسه VIII ص ٤٥٢.

<sup>(</sup>ه) نفسه VIII ص ۲۱۸، ۲۲۸ – ۲۲۹.

الشيعة، وأيضاً في تخفيف مظاهر عدائهم للسلطة المركزية. وتُثبتُ مظاهراتُ الفرح من قبل جماهير بغداد السُّنيّة عند وصول أبي تغلب لحصار المدينة (۱) التشيّع المعتدلَ عند الحمدانيين مقابل تشيّع البويهيين.

إذا كانت بعض مظاهر العلاقات بين البويهين والحمدانيين تُنكِرُ أو تُخفي العقيدة الحمدانية، فإنه يجب علينا فهم أن الصّراع بين الاثنى عشريين قد أخذ أبعاده العاديّة، ضمن إطار علاقات المصالح والاقتصاد، ممّا يمكن أن يواجه أيَّ حاكم مركزيٍّ مع أمير تحت سلطته.

من خلال التاريخ الحمداني نستظهر أنّ المسألة الماليّة كانت من الأسباب الرئيسية للصراع بينهم وبين بغداد على اختلاف عهودها تركية أم ديلمية. لعدّة مرّات كان يتوجب على الحمدانيين الهروب من الموصل إلى نصيبين أو إلى أي مدينة أخرى من مُدُن الجزيرة أمام الغارات التي كانت تُشَنُّ عليهم بسبب عدم تسديدهم للمساهمة المفروضة عليهم في خزينة الدولة (٢). لكن أسباباً أخرى تُضاف إلى عليهم السبب الأساسى:

<sup>(</sup>۱) Canard تاريخ السلالة ص ٥٥٧.

<sup>(</sup>۲) أثير الكامل B) VIII) ص ٥٢٠، ٥٢٠، ٥٢٠، ٥٢٠ مص ٥٠٠ ص ٥٢٠.

- ١ الصراع على الإمارة المُطلقَة في بغداد.
- ٢- تحدي الحمدانيين من قِبًل عناصر تركية في جيشهم على سبيل الثأر للديلم.
- ٣- إثارة البويهيين من قبل الحمدانيين في بغداد، ضد
   إخوتهم في الجزيرة.
- ٤ محاولة البويهيين إبعاد الحمدانيين عن إمارتهم من أجل تهدئة بويهي كان يُطالب بإمارة بغداد سنة ٣٦٨هـ/ ٩٧٨م.

مهما يكن، فإن التشيّع أو التعاطف الشيعي عند حمدانيي الموصل كان معتدلا. ولم يدعوا أنفسهم ينجرون وراء التعصّب الديني على حساب طموحهم ومستقبلهم السياسي.

## ٦- تشيُّع إمارة الموصل في العصر الحمداني:

نتوقع الحصول على وثائق عن وجود الشيعة في الجزيرة (بلاد مابين النهرين العليا). فالمصادر الجغرافية - التاريخية عن هذا العصر غزيرة جدّاً. وهي العمل الأساسي لابن حوقل والمقدسي.

يعطينا ابنُ حوقل المتوفى بعـد السنة ٣٦٧هـ / ٩٧٧ م،

الذي بدأ عملُه سنة ٣٣١ هـ / ٩٤٢ م، ومرّ بالجزيرة سنة ٩٥٣ هـ/٩٦٩م، عدّة أنواع من الوثائق(١): الجغرافيّة، الاقتصاديّة، الاجتماعيّة والسياسيّة، وأخرى عن الغنى والجمال. أخذنا علما عن نصيبين، الموصل، برقعيد، سنّ، بوازج، تكريت، قَدَس. بالإضافة إلى معلومات مختلفة من دون الغوص بمسألة التشيّع بأي شكل، كما ذكر النصارى في نصيبين و تكريت وقدَس ٢٠٠٠.

لكن الوثائق المتوفرة تدعُنا نستنتج آثار تشيّع في منطقتين: الموصل والبوازج.

في الموصل(")، كان السكانُ عرباً، غالبيتهم من مهاجري الكوفة والبصرة. فقد هرب هؤلاء المهاجرون من العراق وسوريا خلال عدة عصور. نُشير لأهميّة هذه الهجرة في تسرّب عناصر شيعية بالدرجة الأولى. من المحتمل أن يكون بين سُكان الموصل عناصر شيعية في ذلك الوقت. وإذا ذهبنا إلى أبعد من ذلك بالبحث عن شيعتنا،

<sup>(</sup>۱) حوقل: صورة اص ۲۰۱-۲۲٤.

<sup>(</sup>۲) نفسه:ا ص ۲۰۹.

<sup>(</sup>۳) نفسه:ا ص ۲۰۹.

فإن أكراد الموصل (١) يؤكدون حضورهم (٢).

كان التشيّعُ يضمُّ الفقراء بشكل عام. ويمكن لهذه الفكرة أن تسمح لنا أن نستعين بو ثائق ابن حوقل الاجتماعية لتثبيت وجود شيعة بين سكان الموصل. فإذا اتبعنا السياسة الاجتماعية للحمدانيين قبل وبعد تأسيس إمارة الموصل، من توزيع أموال وإعاشات لعدّة مرّات على العلويين والفقراء(٦)، كذلك إخلاص سكان المدينة للحمدانيين في المواقف التي كانت موقع انتقاد (٤)، كل هذا، مضافا إلى معطيات ابن حوقل حول قسوة الحمدانيين على الرأسماليين والنبلاء في الموصل من بني فهد وعمران (٥)، يسمحُ لنا بالاستنتاج أن التشيّع القوي جداً في الموصل، الذي كان يشمل الغالبية الشيعية ذات المصلحة بوجود الحمدانيين، الذين عاملوا رعاياهم بالحسني، والذين كانوا مستعدين للتصدّي للحكومة المركزية كلّ مرة تخطّت فيه هذه الأخيرة حدود الاستغلال المالي، لم يمنع هذا التعارض

<sup>(</sup>۱) نفسه: اص ۲۰۹.

<sup>(</sup>٢) كان يوجد أكراد شيعية منذ أيام الإمام الرضى (ع)، وكانوا على اطلاع على القصائد التي قيلت بأهل البيت: المجلسي: بحار: مجلد ٤٩ ص ٢٤٣.

Canard: I (۲) می ۲۷۰، ٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) نفسه: ا ص ٤١٩ – ٥٧٣.

<sup>(</sup>٥) حوقل: صورة اص ٢٠٩

الحمدانيين من إرسال هدايا إلى بغداد للعلويين وإلى الكُتل الشعبية.

أما بالنسبة لبوازج، فقد كانت الموصل، على حـد عبارة ابن حوقل «مسكونة من قبل مُنشقين» (١)، مما يدعنا نشك، على الأقـل، بوجود شيعيِّ فيها، حيث أن التشيع يشكل دائماً جزءاً من الانشقاقات في الإسلام.

يقول المقدسي أن سكان الجزيرة كانوا سُنة: أحنافا وشافعيين وقليل من الحنابلة. وأشار إلى الشيعة في زُبيد مثلاً، ومعتزلة في عانة (٢).

أشار مؤرخون آخرون مُتعـددون إلى وجود شيعة في منطقة الموصل. وبالنسبة للطويل، فإن الموصل كما ديار بكر والعواصم كانت بغالبيتها علوية (٣). أمّا الموسوي الأصفهاني (٤) فإنه يُعمّم قائلا أنّ غالبية سكان المنطقة في عصر الحمدانيين كانوا شيعة. والمسجد المبني من قبل الحمدانيين في الموصل (٥) بجانب ضريح أحد أصحاب

<sup>(</sup>۱) حوقل: ا ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>۲) مقدسي: تقاسيم A.B.C ص ۱٤٢.

<sup>(</sup>٣) طويل: علويون ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) أصفهاني: وديعة ص ٣٠١.

<sup>(</sup>۵) Canard: تاريخ السلالة ا ص ۱۱۹.

الإمام على المخلصين: عمرو بن الحمق الخُزاعي، يعكسُ الميولَ الشيعية لسكان الموصل وكذلك لأُمرائهم.

يمكننا أيضاً، بحسب الأمين (۱)، ذكرُ وجود للشيعة في مدينة آمد في عصر الحمدانيين، والإثبات على وجودهم هو قاضي آمد: نزيه الدين أبو الفتح عبد الواحد بن محمد بن عبد الواحد التميمي الآمدي. كما يمكن الاعتماد على وجود التغلبيين في الإمارة لإثبات تشيّع المناطق، لأن التغلبيين يميلون الى اتباع نموذج حُكّامهم من الأسرة الحمدانيّة نفسها.

بناءً على ذلك كلّه سوف يكون للشيعة حضور في الموصل، مكسين، جبل سنجار، سميّة، برقعيد، رأس عين، نسيب، كفرتوثة و جزيرة ابن عُمـــر.

كان تشيئُع إمارة الموصل معتدلاً ومُخبّاً جدّاً ومُتحفّظاً . وهذا يختلف عن إمارة حلب كما سنرى.

## ۷ – تشیُّع حمدانیی حلب:

<sup>(</sup>١) الأمين: اعيان اجزء اا ص ٢٢٧.

نهائيًا للاحتلال الاخشيدي القصير لسوريا الشمالية.

يُذكر هنا أيضاً أنّه في العام التالي سقطت بغداد بأيدي البويهيين. هكذا وفي هذا الوقت وَجددَ التسنّنُ والتشيّعُ نفسيهما مندمجين في خطوط تماسّهما الأساسية.

#### أ- تشيّعُ سيف الدولة (٣٣٣-٥٥٦هـ/٤٤٩-٧٦٩م):

إنّ مسألة تشيّع مؤسس السلالة الحمدانية في حلب قد نوقشت بشكل جيد. فبحسب المعطيات التاريخية والأثرية والمسكوكية النقديّة، يبدو تشيّع حمدانيي الموصل واضحاً جدّاً. ولا يمكن تفسير تشيع سيف الدولة بأنّه بتأثير فاطمي (۱) أو بويهي. لأن الفاطميين سيطروا على مصر بعد موته. ومن غير المنطقي أن يطلب مساعدتهم لسبين بسيطين:

- المسافة التي تفرّق بينهما.
- التشيّع الفاطمي (الإسماعيلي) المُختلف عن تشيعه هو الذي كان إثني عشريّاً بالتأكيد.

أمّا بالنسبة للبويهين، فإننا لا نستطيع أن نضع علاقاته معهم إلا في إطار المصلحة والمال، وقد تعارضت عدة مرات.

<sup>(</sup>۱) Brokelmann: تاريخ شعوب... ص ۲٤٢ يؤكد على التأثير الفاطمي.

وعلى كل حال فإن من المُمكن أن نرى تشيّع سيف الدولة في:

- ما أن دخل حلب مُنتصراً بتاريخ ٨ ربيع الاول سنة ٣٣٣هـ/٩٤٤م، حتى سارع إلى عَـزْل قاضي المدينة ليُحِلّ مكانه آخر مخلص له (۱). ولكن بحسب ابن العديم(١) فإنه عاد فعيّن قاضياً حنيفاً على حلب سنة ١٥٣هـ، ممّا يجعل أمر تحديد مذهب سيف الدولة صعباً من هذه الزاوية.
- كانت له ثقة مُطلقة بالعلويين الذين كانوا يقودون المفاوضات مع أعدائه. تلك كانت حال حسن بن طاهر سنة ٣٣٤ هـ مع الاخشيديين (٣).
- سياسته مع القرامطة: أقام علاقات جيدة مع دولة القرامطة في البحرين. ووقع معهم معاهدة تعاون وصداقة، ذهبت إلى حدّ الاعتراف بسيادتهم لاحقاً، وبإمامهم الذي كانوا يعملون لأجله (٤).

<sup>(</sup>۱) Canard: تاریخ السلالة...ا ص ۵۰۶.

<sup>(</sup>٢) إبن العديم: حلب ا ص ١٣٢.

<sup>(</sup>۲) إبن العديم ا ص ۱۱۵ / طبّاخ: حلب ا ص ۱۵۵ / Metz: حضارة ا ص ۱۸۹–۲۹۰ / canard: تاريخ السلالة ا ص ۵۸۵.

<sup>(</sup>٤) نفسه ا ص ٦٣٢ – ٦٣٣.

هذا ما يفسّر لأي درجة كان سيف الدولة معتدلاً في تشيّعه، وكم عمل لوَحدة التيّار الشييعي الكبير. وتفسّر تحفظاتُه في علاقاته مع القرامطة برغبَته بإنقاذ مناطقه من أي غازٍ. وضمن الروحية نفسها، قمع حركة دزبار، الذي احتلّ حاضرة حلب حتى حمص، مدعوماً من مغامرٍ علوي مُتحدّرٍ من علي الأفطس ابن علي زين العابدين (۱) بناءُ مشهد الدّكة (۲):

يقع المشهدُ في غرب حلب. ولبنائه لأول مرّة على يد سيف الدولة قصّة يمكن تلخيصُها بأنّه في السنة ١٥٣هـ/٩٦٢م رأى فيما يراه النائم نوراً يهبط عدّة مرات على المكان الذي سيبني عليه المشهد. عند الصباح ذهب شخصٌ من قبَله إلى المكان. بوشر بالحفر فؤجد مجرىً عليه هذه الكتابة: «هذا قبر المحسن بن الحسين بن علي بن ابي طالب». جمعَ سيفُ الدولة المتحدّرين من سُلالة علي ليسألهم إن كان فعلاً للحسين ولد يحمل اسم المحسن، تناقضت الأجوبة. فقرّر سيفُ الدولة بناءَه وقال: «هذا تناقضت الأجوبة. فقرّر سيفُ الدولة بناءَه وقال: «هذا

<sup>(</sup>۱) ابن العديم ص ٦٥١-٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) شداد: اعلاق (حلب) ص ۶۸-۶۹، لاّلي / ۸۰-۸۸ / ياقوت: بلدان III ص ۲۸۶ (Sauvaget ۲۸۶) خرَمان ص ۱۹۰۸ ۲۸۶ (طبّاخ: حلب ا ص ۲۸۰-۲۸۱.

المكان سمح لي الله أن أبني عليه مشهداً باسم أهل البيت».

والمشهد هو اليوم عبارةً عن باب صغير من حجر البازلت تعلوه قنطرة، [طبعاً هذا ما كان عليه حال المشهد يوم كتابة النص، أي قبل زُهاء الأربعين سنة. امّا اليوم فهو مُختلفٌ تماماً (المهاجر)] نقرأ عليها هذه الكتابة الطويلة بالخط الكوفى:

«بنى هذا المشهد [باركه الله] الأمير المعظم سيف الدولة ابو الحسن علي بن عبدالله بن حمدان حبّا بالله وبعنوان صدقة تعظيماً لمولانا المحسن بن الحسين بن علي بن ابي طال.....»

فقصة بناء المشهد والكتابة الموجودة عليه تُظهران الإيمانَ الشيعي لسيف الدولة بنحو واضح جدّاً (۱). وإن يكن Horovitz يرى عدم كفاية القصة لإثبات تشيّع سيف الدولة (۲).

- كتاباتُ أُخرى مُتنوّعة، نذكرها فيما يلي:
- بحسب Horovitz (٣)، فإن الكتابات في عصر سيف الدولة الموجودة على أبواب حلب، والتي تلعنُ معاوية

<sup>.</sup>۲۵۷ ص Canard I (۱)

<sup>(</sup>۲) Horovitz: الحمدانيون ص ٤١٠.

<sup>(</sup>۳) نفسه ص ٤١٠.

والأعداءَ الآخرين لآل النبي، يمكن أن تُضاف إلى وثائق أخرى في سياق البحث عن الانتماء المذهبي لسيف الدولة.

- العُملة المسكوكة في سنة ٢٥٣هـ/٩٦٥ من قِبَل سيف الدولة والتي يظهر عليها أسماء علي، فاطمة، حسن وحسين (١).
- وُجودُ دار كُتُب شيعية في قصر سيف الدولة وكانت تحتوي على عشرة آلاف مجلد (٢).
  - حُسنُ معاملة سيف الدولة للشيعة والعلويين (٣).
- بسط حمايتُه على الحسين بن حمدان الخصيبي منظّم ومُنظّر المذهب النصيري. كما سمح للنصيريين بإيجاد الظروف الملائمة لوجودهم وتفوّقهم (ئ). لقد أتاحت له هذه السياسة إخلاصاً صادقاً من قبل الحلبيين الذين تحمّلوا ظلم الاخشيديين وغيرهم للبقاء مخلصين لسيف الدولة (٥).

<sup>(</sup>١) طبّاخ: حلب ا ص ٢٩٠ م.ج.مغنية: الشيعة والتشيع ص ١٧٧-١٧٨.

<sup>(</sup>٢) طبّاخ: حلب ا ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) نفسه:ا ص ۲۷۹ .

<sup>(</sup>٤) Cahen: ملاحظات حول أصول الطائفة النصيرية ص ٢٤٢-٢٤٤.

<sup>(</sup>۵) Brokelmann: شعوب ص ۲٤٣ (canard:l/ ۲٤۳ ص ٦٠٣.

- قصائدُ شاعرين كبيرين في العصر الحمداني: المتنبي وابو فراس، كان الأول قرمطياً سابقاً وبطلاً لعصيان في السماوه (١)، شبّه في بعضها سيف الدولة بالإمام على بن أبى طالب. بينما كتب ابو فراس، ابن عم الأمير الحمداني، عدة قصائد تعكس تشيّعه الاثنى عشري. ففي ثلاث قصائد صغيرة ذكر كربلاء، وغدير خمّ، وتضحيات على من أجل الإسلام، تشيعه، والأئمة الاثنى عشر كذلك النبي وفاطمة(٢). في قصيدة أخرى يتّهم العباسيين بسوء معاملة الشيعة، وتضييع جوهر الدين والسيطرة على الشرعية (٣). لم يكن لهذين الشاعرين أن يُظهرا تعاطفهما الشيعي في البلاط الحمداني تحت حماية وتأييد سيف الدولة إن لم يكن هذا الأخير يتقاسم معهما نفس وجهات نظريهما.

- المحيط الشيعي لسيف الدولة: فقد شكل حوله حلقة أدبية مهمة، فغالبية الشعراء واللغويين والفلاسفة والقضاة كانوا شيعة نذكر منهم: أبا الفرج الإصفهاني(٢٨٤-

<sup>(</sup>۱) أبو فراس: ديوان |||| ص 273-273، 273-273، 273-273

<sup>(</sup>۲) نفسه: ۳ / ۳۶۸ ۲۵۳.

<sup>(</sup>٣) ابو فراس: ديوان ااا ص ٣٤٨ - ٣٥٦

٣٥٧هــ/٨٩٧ - ٩٦٧م)، الخوارزمي (المتوفى سنة ٣٨٣هــ/٩٩٣م)، ابن خالويه (المتوفى سنة ٣٧٠ هـ / ٩٨٠ م)، أبا على الفارسي (المتوفي سنة ٣٧٧هـ/٩٨٧م)، الناشئ الأصغر (۲۷۱-۳۶۹هـ/۹۷۸-۹۷۹م)، الزاهي (٣١٨-٣٥٢هـــ/٩٣٠-٩٦٩م) والقاضيين: سلامة بن الحسين الموصلي، وأبا الحسين على بن عبدالملك الرقّى . . . . على أنّ الأمير الحمداني، في المُقابل، كان يُظهر تعلُّقه وتبعيّته للخليفة في بغداد، إن من خلال إلقاء الخطبة باسم الخليفة، أم من خلال تلقّى الامتيازات الفخريّة من الخلفاء، ممّا يُلقى ظلاً من الشّلك على ما تفيدُه الملاحظات السابقة. إلا أنّ ذلك لا يمكن أن ينفى بأي شكل تشيّعه، لأنّ تشيّع عدد كبير من الأمراء والموظفين والضبّاط في هذه الفترة كان يوفّق بين مشاعرهم الشّرعيّة العلويّة، وواجبات خدمة الخلفاء. ويمكن أن نصنف الحمدانيين المرتبطين مالياً ومعنوياً ببغداد ضمن هذا السياق. ضمن هذا الاتجاه، وبالاستناد إلى الاستنتاجات المذكورة، تمكن (١) canard من القول: «سيف الدولة كان شيعياً وكان متعاطفاً بشكل ممّيز مع

۲۳٤ ص Canard I (۱)

بعض الأشكال الشيعية المتطرّفة ».

ج-تشيّع سعد الدولة أبي المعالي (٣٥٦-٣٨١هـ/٩٦٧ - ٩٩٩) إن وصول أبي المعالي إلى السلطة قد تميّز بحدث مهم جدا في تاريخ تشيّع حلب إلا وهو دخول الأذان الشيعي بـ «حى على خير العمل» في تاريخ الحمدانيين.

كان هذا الحدث ثمرة العلاقات الحمدانية - الفاطمية، وإن يكن طبّاخ (١) يُرجع هذا الأمر إلى سنة ٣٤٧هـ/٩٥٨م أي إلى عهد سيف الدولة. وهذا ما لم يؤكده كل المؤلفين لكون التأثير الفاطمي لم يكن محلَّ نقاش في هذا الوقت.

فسيف الدولة كان شيعيا على الطريقة الليبرالية دون الخروج من الإطار الفكري لبغداد.

وضع غالبيةُ المؤرخين إعلانَ الأذان الشيعي في حلب في عهد ابن سيف الدولة سعد المعالي، وإن لم يكونوا متفقين على السنة، أو أنهم كانوا يجهلونها (٢). فمنهم من قال أن ذلك حدث سنة ٥٣هـ/ ٩٦٩م (٣)، على أثر الاتفاق بين جوهر وأبي المعالي وغلامه قرغويه، خشية

<sup>(</sup>۱) طبّاخ: حلب ا ص ۲۹۸

<sup>.</sup> ۱۸۲ – ۱۷۰ مر canard I / ۲۸۱ مر طبّاخ ا مر ۱۸۱ – ۱۷۰ – ۱۲۹ مر العديم: حلب ا مر ۱۲۹ – ۱۷۹ مر طبّاخ ا مر دمان العديم من العديم من العديم المراكبة المراكب

<sup>(</sup>٣) أثير: كامل B) VIII) ص ٦١١.

القرامطة والجرّاحيين في فلسطين، فأعلن الاعتراف في الأذان (بولاية علي) باسم المُعزّ في حمص وحلب، كما أدخل الأذان الشيعي. ومنهم من أرجع الأمر إلى سنة ٣٦٣هـ/٩٧٣م على أثر وصول السفير الفاطمي المبعوث من العزيز إلى أبى المعالى لتهنئته على استرجاع حلب.

لكن عدة تساؤلات تُطرح حول هذا الحدث، من ذلك لأن العزيز لم يكن يملك لا السلطة ولا الحق في الدخول في علاقات رسمية مع الحمدانيين قبل السنة ٣٦٥هـ/٩٧٥م. من ناحية أُخرى فإن أبا المعالي لم يستعد حلب إلا في السنة ٣٦٧هـ. سنة ٣٦٣ كان في حمص يفاوض بغداد لاستعادة عاصمته. وهكذا فإنه من غير المعقول أن يكرّم من حمص الفاطميين المأزومين في سوريا أو أن يكرّم العباسيين.

بعد استعادة حلب، أقام الحمدانيُّ علاقات جيدة مع البويهيين<sup>(۱)</sup>، ثم مع البيزنطيين ليحفظوا انفسهم من حاكم حمص «بكجور» المُقـرّب من الفاطميين ومن أسياده في مصر. يائساً من لا مبالاة البويهيين، ومهدّدا بانتفاضة الكرد في باذ. عاد أبو المعالي باتجاه مصر سنة ٣٧٦هـ/٩٨٦م

<sup>(</sup>۱) إبن العديم ا ص ۱۷۲ – ۱۷۳.

معترفاً بسلطتها، ذاكراً اسم العزيز في الخطبة، متشحا بعباءة ملكهم ومُدخلا الأذان الشيعي (حيّ على خير العمل)(١) الذي ظلّ معمولاً به حتى وُصول الزنكيين.

هكذا أكمل أبو المعالي آخرَ شكلٍ من أشكال برهان تشيع الحمدانيين، منتقلين من التشيع الليبرالي الحمداني العافسة إلى التشيع الفاطمي الأكثر تحفظاً، الذي أتى لمنافسة بغداد على نفس المستوى: الخليفة. كانت هذه النهاية المنطقية للحمدانيين وللمنطقة كذلك.

#### ٨- الحمُّدانيون والفاطميون:

بدأت العلاقات الحمدانية - الفاطمية تأخذ منحىً متعارضاً بمجرد أن وضع الفاطميون نصبَ أعينهم السيطرة على سوريا الشمالية والجزيرة ابتغاء ضمّ العراق في النهاية. بكجور أحد وُلاة سعد الدولة، هو من شجّع الفاطميين على تنفيذ هذا المخطط (٢). لكن النتيجة كانت الفشل.

بعد موت سعد الدولة (٣) سنة ٢٨١هـ/٩٩م، خلفه

<sup>(</sup>۱) نفسه ا ص ۱۷۸.

ر۲) أثير: كامل B) VI) من مم / مقلانسي من / 8 من (۲)

<sup>(</sup>٣) راجع عن هذه المرحلة: اثير: كامل IV (B) من ٨٨-٨٨ / قلانسي ص ٤١ / ابن العديم I ص IV . 140 - 140

ابنه سعيد الدولة، فأمر الخليفة الفاطميُّ العزيزُ، الراغب أدائماً باحتلال الأراضي الحمدانية، واليه على دمشق: مَنْجَكين سنة ٣٨٢ هـ بالزحف نحو حلب. فسارع هذا الوالي إلى احتلال حمص وحاصر حلب. سعيد الدولة المُحاصر أراد شراء انسحاب الفرق الفاطمية بالمال، كما ألقى خطبةً فاطميّة. هذا الواقع لم يُلغه الحمدانيون منذ سعد الدولة. ولكنّ الفاطميين من جانبهم ألحّوا على أخذ حلب، مُظهرين أن الخلاف لم يكن أبداً على الخطبة أو التوجهات العقائدية، أنما بالـذات على المصالح الفاطمية التي كانت متعارضةً مع مصالح الإمارة الحمدانية في حلب. أحدُ الأسباب التي أخرت الاستيلاء على حلب من قبل الفاطميين هو العونُ البيزنطي.

#### ٩- تشيع إمارة حلب

كانت سوريا الشمالية من السنة ٣٣٣ هـ / ٩٤٤ م حتى السنة ٤٠٦ هـ / ١٠١٥ م حمدانية. وقد حاولت هذه السُّلالة التقدُّم نحو سوريا الوسطى دون أن تنجح.

وضعت الحقبة الحمدانية في حلب ومنطقتها حدًا للحقبة العباسية التي بدأت بالاندثار. فأصبحت المدينة لأول مرة

منذ عصر الحثين عاصمة دولة (۱). وقد طوّر الحمْدانيون المنطقة فأصبحت نقطة مركزية في هذه الفترة المضطربة من القرن العاشر. وامتصّت بحيويتها وفتوتها كلّ محيطها. والحمْدانيون، الحكام المتسامحون والمؤيِّديون للاعتدال، استجابوا بموقفهم المذهبي للأسس الحقيقية لإمارتهم حيث أنهم كانوا غرباء عن المنطقة وأرادوا تأسيس دولة (۲)

وأقل ما يمكن فعله ضمن هذا الكمّ من القضايا هو الاستجابة لمصالح الرعية وليس خلق تناقضات هم بغنى عنها. فقد كانوا بعيدين عن فرْض التشيع في إمارتهم المهيّأة مسبقا وقبل مجيء الحمدانيين لقبول مختلف المذاهب.

أ- القرامطة <sup>(٣)</sup>:

بعد تأسيس الإمارة الحمدانية بعدة سنوات اندلعت ثورة قرمطية مسلّحة في منطقة السّماوه، معقل القرامطة المؤكّد في سوريا. وقد كان قائدهم ابن «قطة الرماد»، وهو كلبيُّ أدّعي أنه نفسه صاحب الناقة، لكن حركته قُمعت.

<sup>(</sup>۱) Sauvaget: حلب ص ۸۲ / نفسه: AT حلب ۱۹۲۵ اس ۱۹۲۱ ص ۹۲

<sup>(</sup>۲) إبن العديم: حلب ا ص ۱۲۸، ۱۲۸ / canard : ص ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۶۹.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم: حلب اص ١٤٧.

في هذا العصر أيضا كانت القرمطيّة موجودة في سوريا. وكان الدُّعاة القرامطة على استعداد في كل لحظة لرعاية القلاقل. حاول سيف الدولة أن يُمارس سياسة ذات وجهين مع القرامطة: اضطهادٌ على الأراضي السورية، وتهدئةٌ وصداقةٌ مع قرامطة البحرين، ابتغاء قطْع مساعدة البحرينيين عن القرامطة السوريين، والحفاظ على إمارته الغالية. وقد نجح في سياسته.

سنة ٤ ٣٥هـ وُلدتْ ثورةٌ في المنطقة الساحلية، بقيادة قائد قرمطي قديم: مروان العُقيلي(١)، لكن لا يمكن وصف هذا التحرك بالقرمطي.

#### ب- الاثنى عشريون:

كان الحمدانيون أنفسهم إثنى عشريين دون أدنى ريب. ولكن ماذا بالتحديد كانت حصّة هؤلاء الإثنى عشريين الحلبيين في إمارة حلب في ذلك الأوان؟

يشير المؤرخون الشيعة الحديثون والمعاصرون إلى تشيّع حلب في القرون الثلاثة الأول للهجرة دون التمكن

<sup>(</sup>١) إبن العديم: حلب ا ١٤٧.

من إثبات ذلك (١). وتعود صعوبَةُ التأكُّد إلى الطابع الباطني للتشيّع في عصور الاضطهاد.

وكان القرن الرابع للهجرة معبّرا بالنسبة لانتشار التشيّع في سوريا الشمالية. فمناخ التسامح والحرية، كذلك التعاطف الحمداني مع الشيعة، ساعدا جزءاً من السكان الشيعة على إعلان تشيّعهم، وجزءاً آخر على التشيع إما عن قناعة وإما لاتباع نموذج حكامهم وغالبيّة السكان.

وصل التشيع إلى حلب عن طريق العراق، جلبته معها أسرة بني زُهرة (٢) الكوفية في سياق التجارة مع الحلبيين (٣). مهما يكن، فالمعطيات المتوفّرة لا تسمح لنا بالتعرّف على أشياء كثيرة عن تشيُّع سوريا الشمالية قبل العصر الحمداني. حتى أنّ مصادر تلك الحقبة لم تذكر ذلك. يتحدث ابن حوقل عن مشايخ وأشخاص مُعتبَرين كانوا يسكنون المدينة (٤)، دون إضافة معلومات أخرى يمكنها أن توضح لنا عقيدة السكان.

<sup>(</sup>۱) س. ظاهر: آل أبي شعبة: مجلة العرفان ١٩٢١، مجلد ٧، ص ١٤٢، الأمين: أعيان الجزء ٢ ص ٢٤٤، مغنية: الشيعة والتشيع ص ٢٢٠-٢٢١.

<sup>(</sup>٢) أُسرة كان الكثير من أفرادها من أصحاب الأئمة: الباقر - الصادق - الرضا - الجواد.

<sup>(</sup>٣) ظاهر: مجلة العرفان ١٩٢٢ مجلد ٧ / ١٣٩ – ١٤١.

<sup>(</sup>٤) حوقل: صورة ا ص ١٧٤.

#### ج- حلب:

كانت هذه المدينة سُنيّة، حنفيّة وشافعيّة، ولم تكن تضمّ أي شيعيّ إثنى عشريّ حتى الغزو البيزنطي للمدينة في السنة ٢٥١ هـ / ٢٦٩م، حيث تمّت إبادة غالبية سكانها. بعد هذه الحادثة، أسكنَ سيفُ الدولة في حلب شيعة من قنسرين وحرّان (۱). وهكذا أصبحت حلب شيعية منذ عهد سيف الدولة (۲). وأظهر سكانُها تعلّقاً مخلصاً بأميرهم في الظروف الصعبة لحكمه (۳).

وبحسب ابن شدّاد، فإن تاريخ ٢٥١ هـ قابلٌ للنقاش، فالشيعة كانوافي حلب قبل هذا التاريخ. فحين احتلّ الامبر طور البيز نطي «نيقفور» حلب، قاومه العلويون والحمدانيون كذلك الديلم (الشيعة) داخل قلعة المدينة (١٠) التي وصلوا إليها هرباً من المدينة التي وقعت بأيدي البيز نطيين (١٠). فالشيعة كانوا موجودين إذن في حلب وغيرها قبل السنة ٢٥١ هـ، ولكن لا يمكننا تحديد تاريخ قدومهم بالدّقة.

<sup>(</sup>۱) ياقوت: بلدان VI ص ٤٠٤ / طبّاخ: حلب ا ص ٢٧٩ - ٢٨٠ / شقعة: سيف ص ١٦٥ – ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) اصفهاني: وديعة ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) شداد: علاق (حلب) ص ٢٣-٢٤/ إعديم اص ١٣٧ – ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) إبن العديم ا ص١١٠.

<sup>(</sup>ه) اثير: كامل B) VIII) ص ٥٤١.

و بحسب محمد كرد على (١)، فقد كان على رأس الشيعة الذين أتوا للسَّكن الدَّائم في حلب، الشريف أبو إبراهيم محمد الحرّاني المُلقّب به الممدوح. ومعه صار التشيّع في حلب إلى جوار المذهب الشافعيّ، كما دخل إليها، ربما معه أيضاً، الأذانُ الشيعي. ويقعُ وصول الشريف ونتائجه على عهد سعد الدولة أبي المعالى. هـذا ما يمكن تأكيده نوعاً ما، من جهة من خلال الأذان الشيعي، ومن جهة أخرى من خلال الغياب الكامل للشريف في قصائد عصر سيف الدولة. لأنّ أبا العلاء (٢) هو الذي مدحه (٣). فإذا كان السببُ الأوّلُ قد ثبتَ ونوقشَ تحت عنوان تشيّع أبي المعالي، فإن الثاني لا يمكن أن يكون قاطعاً، ذلك أنّه ليس من المستحيل ألا يُذكر الشريفُ لسبب أو لغيره، وإن يكن موجوداً في حلب، أو أن أبا العلاء، الذي كان آنذاك في طور الشباب، قد أمتدحه.

ينتج عن ذلك:

١ – أنَّه كان الشيعة في حلب قبل السنة ٢٥٦ هـ / ٩٦٢ م.

<sup>(</sup>۱) م. کرد علي: خطط VI ص ۲۵۸.

<sup>(</sup>٢) توفي أبو العلاء بعد سيف الدولة بسبع سنوات.

<sup>(</sup>٣) س. ظاهر: بنو زهرة: مجلة العرفان ١٩٢٢ مجلد ٧ ص ٤٦٠ – ٤٦١.

 ٢- أنّ سيفُ الدولة استقدم شيعةً من قنسرين ومن حرّان إلى حلب بعد انسحاب البيزنطيين عن المدينة سنة ١٥٣هـ/٩٦٢م.

٣- أنّ من المُحتمل أنّ وُصولَ الشريف أبي إبر اهيم المُلقّب بـ الممدوح قد حصل على عهد أبي المعالي(١).

من أهم الأسرات التي كانت ترمز للتيار الشيعي في حلب، يمكن أن نذكر أبرزَها: بني زُهرَة المُتحدّرين من الشريف الممدوح. ولقد ظلّ أبناء هذه الأسرة المُتوالين مُمثّلين للتشيع في المنطقة مددة طويلة في القرون اللاحقة.

ولبعض شيعة منطقة حلب في عصرنا الحاضر روابط قُربى مع هـذه الأُسرة، أو أنهم مُتحدّرون منها. كذلك يوجد في شحور (قرية في جبل عامل)، أُسرة يُقالُ أنّها هي الأُخرى مُتحدّرة أو أنّ لها رابطة قُربى مع بني زُهرة (٢)، هي آل بدر الدين.

في تلك الحقبة كانت حلب تحتفل بذكرى عاشوراء (٣) كذلك بغداد ومكة (٤).

<sup>(</sup>١) إن استعادة أبي المعالي لحلب دون إراقة دم، يثبت الدور الذي لعبه سكانُها الشيعة.

<sup>(</sup>٢) اصفهاني: وديعة: ص ٢٩٩ / س. ظاهر: بنو زهرة: مجلة العرفان ١٩٢٢ مجلد ص ٥٩١.

<sup>(</sup>٣) کرد علي: خطط ۷۱ ص ۲۹۲.

<sup>.</sup> ۱٦٤ التشيع ص ١٦٤ : Laoust / ۲۲٥ مقدسي: تقاسيم ص

كما كانت فيها أماكن يرتادها الزوار الشيعة كمشهد الدّكّة، وكذلك المُصلِّي الـذي في سوق الحدادين، حيث رأى أحدهم في المنام الإمام على يُصلى، فجُعل المكان مُصلَّى عامّاً(١). جذبت حلبُ شيعةَ ذلك العصر، فالحلْقةُ التي كوّنها سيف الدولة من حوله ضمّت شخصيات شيعيّة أحسن الأميرُ أستقبالها: الإصفهاني (٢) مؤلف كتاب الأغاني كان شيعيا، وقدّم كتابه للأمير الحمْداني. كما ألف مقاتل الطالبيين (قصة الاضطهادات الشيعية). ابن خالويه (٣) اللغوي، معلم سيف الدولة، تحدّث عن الأئمة الإثنى عشر في كتابه. الخوارزمي(٤) عالمٌ وشاعرٌ شيعي. اللغوي الإمامي أبو على الفارسي(٥). كذلك شاعران شيعيان: الناشئ الأصغر (٦) الإمامي الذي كتب قصائد في أهل البيت. والزّاهر (٧) الذي امتدح سيفُ الدولة وأهلُ البيت.

أضفْ إلى ذلك أنّ الحمدانيين أنشأوا دار كُتُب شيعية

<sup>(</sup>١) شدّاد: أعلاق (حلب) / ٤٢.

<sup>(</sup>٢) طبّاخ: حلب ا ص ٢٨٢ / حتّي: سوريا اا ص ٢٠٠ / اثير: كامل VII (A) ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) زركلى: اعلام اا ص ٢٤٨ – ٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) نفسه VII ص ٥٢ B / ظاهر: بنور زهرة: العرفان ١٩٢٢، مجلد ٧ ص ٣٤٦ – ٣٤٨.

<sup>(</sup>٥) زر کلی: أعلام اا ص ۱۹۳–۱۹٤.

<sup>(</sup>٦) نفسه VI ص ۱۱۹.

<sup>(</sup>۷) نفسه VI ص ۸۸.

غنيّة في حلب، وعملوا دائماً على إغنائها، وكان مركزُها في القلعة (١).

#### د- بانكوزة:

كان سكانها يتعاطفون مع الحمدانيين (٢). ويمكن أن نتساءل إن كان هذا التعاطف قد وُلد بسبب رابطة التشيع الذي يشكل القاسم المشترك بين الحمدانيين وشعبهم.

#### هـ – قتسرين:

كانت شيعية. هجرها أهلها سنة ٢٥٦ هـ في أعقاب الغزو البيزنطي فعبر قسم منهم الفرات، والقسم الباقي نقله سيف الدولة إلى حلب (٣). مرّ بها ابن حوقل بعد سنة ٢٥٦ هـ ولاحظ بعض الآثار التي تدلّ على موقعها (٤). بينما لاحظ المقدسي الذي مرّ بعده، نقصان عدد سكانها(٥).

## و - سُروج و حرّان:

كان سكانُ هاتين المدينتين شيعة. كان أعيانها حريصين على الحفاظ على شخصيتهم الإدارية والمالية، فحافظوا

<sup>(</sup>۱) مقدسی: تقاسیم ص ۱۹۲.

<sup>(</sup>۲) Canard: ص ۵۸۳.

Canard (۳): ص ٦٤٧، ٦٥٩.

<sup>(</sup>٤) حوقل: صورة ا ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) مقدسي: تقاسيم ص ١٦٢.

على إلقاء خطب الصلاة باسم أبي المعالي دون أن يدَعوه يدخل إلى مدينتهم سنة ٥٩٨ هـ (١). كان ذلك قرارَ جزء من السكان كما كان الحال في حلب، مع رغبة جيزء من السكان بالحفاظ على الأذان الشيعي، حتى تحت الحكم السلجوقي. حصل صراع اقتصادي واجتماعي بحت داخل حيرّان يمكن أن نفسّره كما يلي: حاول أعيانُ حرّان إغلاق المدينة بوجه الحمدانيين ابتغاء الاستمرار باستغلال غالبية سكانها وحدهم، لكن الغالبية المستغلّة أجبرت الأعيان على الإنحناء أمام الحمدانيين، ووضعت مجموعة من الأحداث في خدمة ابي المعالى.

#### ز- حمص:

كانت هذه المدينة مليئة بأماكن الزيارة عند الشيعة: مشهد علي، قبر إيّاد، قبور أبناء جعفر بن أبي طالب، مشهد أبي الدرداء، مشهد أبي ذرّ، وأخيراً قبر قنبر مولى علي بن أبي طالب. كان الحمصيّون شيعة في ذلك الزمن وبعضهم أبي طالب. كان الحمصيّون شيعة في ذلك الزمن وبعضهم أصبح متطرّفا (٢).

إن تفرّق بني زهرة في البلدان بعد وُصولهم إلى حلب

<sup>(</sup>۱) أثير: كامل B) VIII) من ۵۹۸، ۲۰۸، ۲۰۹، إبن العديم: ا / ۱۲۰، canard (۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) ياقوت: بلدان II ص ٣٠٣ B ٣٠٤.

ونزولها، نقلَ التشيّع إلى مُدُن أُخرى في المنطقة حتى إلى الرّقّة، حيث كان السكان يظهرون تعلقا قويا بالأمويين (١). وكان يوجد شيعة في شيزر قرب حماه: حسين بن سعد المهنّد بن مسلمة بن أبي على الطائي المتوفى سنة ١٥٤

#### ح- النُصيريون:

إن تاريخ هذه الطائفة وإنْ يكن لا يدخلُ مُباشرةً في صلب عملنا، لكننا نأخُذُ في الاعتبار أنّ ولادتها قد حصلت على أرض اثنى عشرية، ولأنّ بعض أعضائها قد جُندوا ضمنهم. والمنافسة الحادّة بين الاثنى عشريين والإسماعيليين جعلت بعض النُصيريين يتركون سوريا نهائيّاً إلى إفريقيا الشمالية. وقد اعتنق اثنا عشريو سوريا الشمالية وغيرها من المناطق بغالبيتهم النُصيرية، التي استطاعت أن تحلّ مكان التشيع التقليدي، لأنها كانت تستجيب أكثر لعقلية السوريين المتحوّلة، وإن كانت متطرفة بالنسبة للتشيع التقليدي (٣). التر من ألّف مادّة النُصيرية هم نُخبة من الاثنى عشرية.

<sup>(</sup>۱) حوقل: صورة ا ص ۲۲۰.

<sup>(</sup>۲) ياقوت: بلدان III ص ۸،B ۳۸۳.

 $<sup>\</sup>mathsf{B} <$  ۱۰۳۰ س E.I. iii النصيرية. L.Massignon : art (۲)

لأن الطريقة النصيرية كانت تعتمد على انتقاء الأكثر كفاءةً من بين الاثنى عشريين لإدخالهم طريقتَها (١).

وُلدَ هذا المذهب في النصف الثاني من القرن الثالث للهجرة، وكان مركز دعوته مدينة جنبُلاء في العراق بين الكوفة وواسط. ثم دخل بعضُ المنتمين إليه إلى سوريا الشمالية ومصر، في حين استقر بعضهم الآخر على طول مجرى نهر الفرات (٢)، وكذلك مجرى نهر دجلة (٣).

من كبار مُنظّريها والعاملين على نشرِها، نذكر على سبيل المثال المصريَّ المولد الحسين بن حمدان الخصيبي المتوفى سنة ٣٤٦ه هـ / ٩٦٨م. فقد جاء من مصر إلى جنبُلاء، ثم صار تلميذاً للجنبلاني في بغداد، وأخيراً استقرّ به المقام في حلب في عهد أميرها سيف الدولة.

كانت حلب في ذلك الأوان مركز النُّصيرية والمرجع الوحيد للعلويين (٤). وبذلك أصبح النصيريون تحت حماية حمدانيي حلب (٥). واستناداً إلى أقو الهم فإن سيف الدولة صار

<sup>(</sup>۱) طویل: علویون ص ۲۰۸.

<sup>.</sup>B ۱۰۳۰ ص( ۱)L.Massignon ( ۲)

<sup>(</sup>۲) یاقوت: بلدان II ص ۲۳۰ B.

<sup>(</sup>٤) طویل: علویون: ص ۲٦١ – ۲٦٣.

<sup>.</sup>B ۱۰۲۲ ص (۱) L.Massignon (ه)

تحت الوصاية الفكرية لأُستاذه الخصيبي، الذي كان له الفضل في نُصْحه، وفي توجيهه بالأخصّ للجهاد ضد الروم(١).

مع الخُصيبي انتقلت نقطة الثقل المركزيّة النُصيرية إلى سوريا الشمالية. وقد قدّم كتابه «الهداية الكبرى» إلى سيف الدولة (٢). وتوفي في حلب ودُف ن شمالَ المدينة في محلّة شيخ بيرق.

بعد الخُصيبي حصل ما يمكن أن نُسمّيه لا مركزية علويّة بمعنىً من المعاني. فقد أصبحت بغداد مركزاً ثانياً لهم حتى الاحتلال المغولي. أمّا في حلب، فقد خلف محمد بن علي الجلّي، أحدُ تلامذة أتباع الخصيبي الإحدى والخمسين، معلّمه. ثم جاء بعده أبو سعيد ميمون الطبراني (٣٥٨ هـ - ٢٦٤ م / ٩٦٩ هـ - ٣٥٠ م)، الذي جاء إلى حلب ليكون على بيّنة من منابع المذهب. ولكنّه لم يتأخّر فيها طويلاً، قبل أن يُغادرَها إلى اللاذقية حيث ترك أثراً باقياً.

على صعيد الاثنى عشريين، فإن أبواب الإمام الحادي عشر قد تتابعوا عاملين على القيام باختيار وتأليف

<sup>(</sup>۱) طویل: علویون: ص ۲٦١ – ۲٦٣.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص۲۰۱، ۲۷۱.

مذهب. كانت سوريا الشمالية كما الجزيرة ومناطق أخرى من سوريا، حقل نشاط للوكلاء. في هذه الفترة نجحت النُّصيرية بالحلول مكان العقيدة الاثني عشرية في حمص وحلب والمنطقة الساحلية (جبل النصيرية) (۱).

كل هذه الأماكن صارت نُصيرية. وكان ذلك يسيراً في إطار سوريا غير المستقرّة، والتي كانت آنذاك تتلقى تحوّلا سريعا في فترة غير كافية (٢).

#### ١- الشيعة والبيزنطيون:

خضعت سوريا الحمدانية، أرضَ الشيعة الاثنى عشريين والنُّصيريين، عدّة مرات للاحتلال البيزنطي<sup>(٣)</sup>. هوذا ما يفسّر نوعاً ما موقف حُكّام سوريا الوسطى (الإخشيدية) بترك حمدانيي الشمال يؤلّفون دولة مهتزّة، تمتصُّ الخطر البيزنطي عنهم. تلقّتُ المنطقةُ الساحليةُ النُّصيريةُ على الوجه الأغلب نتائجَ ذلك الصِّراع، على الرغم من محاولة الحمدانيين الحثيثة للعب على التناقضات بين الاخشيديين-

<sup>.</sup> A ۱۰۳۱ م  $E.I \; III$  نصیري L.massignon : art (۱)

<sup>(</sup>٢) بالنسبة لبعض المؤرخين كان ذلك نتيجة الانتقال من الوثنيّة إلى الاسماعيلية: حتي: سوريا: ال ٢٠٠/ - ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) طويل: علويون ص ٢١١.

البيز نطيين والفاطميين - البيز نطيين. هكذا فإنّ تأسيسَ أوّل كيان سياسيٍّ شيعيٍّ في سوريا كان مثالاً ساطعاً للتشيّع الذي كان مُضطرّا للدفاع عن نفسه على كل الجبهات.

مهما يكن فإنّ الإمارات الحمْدانية أتت لتضع في سوريا حجرَ الاساس للخليفة الفاطمي الشيعي الذي اتى سنة ٣٥٨هـ/٩٦٨م لإكمال تشيّع سوريا على طريقته.

# الفصل الثاني

# الشيعة في سوريا في العهــد الفاطمي

سنة ٣٥٨هـ/ ٩٦٩م سيطر الفاطميون على مصر. وصدح الأذان بحسب الطريقة الشيعية في مسجد ابن طولون. وبدأ الصراع ضد السُّنة (١). بعد مصر جاء دورُ سوريا، فقد أرادوا الاستفادة من وضع الخليفة ومن وضع سوريا لإزاحة السُّنيّة الرسمية. فسوريا التي أفسدها الاضطهادُ والشّقاقُ السُّنيّة الرسمية. فسوريا التي أفسدها الاضطهادُ والشّقاقُ اللاجتماعيّةُ الضاغطةُ على الرغم من تغيُّر الحُكّام. سوريا الاجتماعيّةُ الضاغطةُ على الرغم من تغيُّر الحُكّام. سوريا هذه وجدتْ نفسَها ممزّقةً بين السنة ١٩٥٧هـ/٩٦٩ م السنة ١٩٥٩هـ/٩٦٩ م الفاطميّ بإمرة جعفر بن فلاح.

<sup>(</sup>۱) أثير: كامل ۲۱/ (A): VII ، أبو الفدا: مختصر: canard: art ،۱۰۹ / II ، «فاطمي» را المدا: ٨٨٢ - ٨٧٠

# الشيعة في سوريا الجنوبية والوسطى. أ- القرامطة:

استمر هؤلاء الثوريون بمضايقة سوريا الإخشيدية بإيعاز من الخليفة الفاطمي المُعزّ. ولكن عندما دخلت لعبة المصالح، أدار القرامطة ظهورَهم لإخوانهم الفاطميين الإسماعيليين، وفضَّلوا الوجودُ الاخشيدي في سوريا مشفوعاً بثلاثمائة ألف دينار سنويا يدفعُها حاكم سوريا الإخشيدي(١). أثبت القرامطةُ الطابعَ الانتفاعي، الاقتصاديّ و الاجتماعيّ لحركتهم: لقد كانوا مستعدّين للتضحية بالطابع العلوي الاسماعيلي لصالح الاتجاه الاجتماعي المساواتي لحركتهم. وعلى الرغم من وجود القرامطة ممزّقين بين هذين المكنونين لحركتهم، المضمون والشكل، الجوهر والشكل، فإن المنحى الأول هو الذي انتصر. مُمثّلا بعائلة أحمد بن أبي سعيد، وعلى رأسهم الحسن الأعصم. سنة ٣٨٥ هـ / ٩٦٨م، عمل القرامطة لصالح العباسيين و الاخشيدين (السُّنّة). وكانت خُطّبهم الدينية باسم الخليفة

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VII (A): VII فلانسي: ذيل / ۱، ح. حسن: الدولة الفاطمية / ٣٩٥، طويل: علويون ص ١١٨.

العباسي. واندلعت الحرب مع الفاطميين (١).

سنة ٣٥٨ هـ/٩٦٨ م، وصل القائد الفاطمي جعفر بن فلاح إلى الرّمله. حيث بادر الى احتجاز الحاكم الإخشيدي الحسن بن عبدلله بن طغج. وعندما وصل إلى طبريا ودمشق أقام الصلاة وفقاً للشعائر الفاطمية الشيعية (٢). وعلى الرغم من جود مقاومة سُنيّة محليّة ضد الاحتلال الفاطمي لسوريا، فقد ظلّ القرامطة القوّة الفعّالة القادرة على إيقاف الفاطميين.

سنة ٣٦٠ هـ / ٣٩٠ أنتزع القائد القرمطي الحسن الأعصم دمشق من القائد الفاطمي جعفر بن فلاح، المتحدّر، بحسب الطويل، من عائلة علوية مُهمّة في مصر (٣). فقتل جعفر ولُعن الفاطميون على منبر المسجد الأُموي في دمشق (٤). غادر الفاطميون دمشق نحو مصر يلاحقهم القرامطة. لكن الفاطميين استطاعوا إنزال الهزيمة بالقرامطة بعد إبعادهم عن مجالهم المفضل. سنة ٣٦٣هـ/ ٩٧٣ م كان

<sup>(</sup>١) A.Metz: الحضارة الاسلامية II ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) أبو الفدا: مختصر اا ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) طویل: علویون ص ۲۱۸.

<sup>(</sup>٤) ابو الفدا: مختصر اا ص ١١١ – ١١٢ / ح. حسن: الدولة الفاطمية ص ٣٩٦.

انتصار الفاطميين وإعادة غزو سوريا (١). وأصبح ظالم بن موهوب العُقيلي الحاكمَ الفاطميَّ لدمشق. ومُجَــدّداً عادت الخطبةُ فاطميةً شيعيةً (٢). وأعدم القادةُ القرامطة في مصر. في هذا الجوّ العاصف غرقت دمشقُ في الفوضي (٣). فالفاطميون الذين لم يعودوا قادرين الآن على الحفاظ على سوريا، وجدوا أنفسهم مُبعَدين عنها على يد القائد التركي أفتكين، الذي كان على خلاف مع البويهيين. ولهذا السبب فإنّه ترك واسط في العراق وجاء يبحث عن حظوظه في سوريا. بـدأ باحتلال دمشق سنة ٣٦٣هـ/٩٧٣م، حيث أقام الخطبة للعباسيين (٤). استدعى أفتكينُ القرامطةَ، الذين لا يمكن تجاوزهم على المسرح السوري بغياب أيِّ قوّة أخرى، لدعمه ضد «جوهر» الفاطمي سنة ٣٦٥هـ/٩٥٧م. تمكن أفتكين مع القرامطة من طرد جوهر من دمشق ومحاصرته في عسقلان ثم إطلاقه، عاملين على محورين: القرامطة في فلسطين وبالأخصّ في الرمله، وأفتكين على السواحل في

<sup>(</sup>۱) أثير: كامل B) VIII (B) ص ٦٣٨-٦٣٩، قلانسي: ذيل ٢، ابو الفدا: مختصر II ص ١١٣، م.كرد على: خطط: I /٢٢٥ – ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) قلانسي: ٤. ح. حسن: الدولة الفاطمية / ٣٩٩.

<sup>(</sup>۳) اثیر: کامل VIII (B) م $^{75}$  – ۲۶۳.

<sup>(</sup>٤) أبو الفدا: مختصر: ۱۱ / ۱۱۵، قلانسي: ذيل / ۱۵، اثير: كامل VII (A): (A) / ۲۳، كرد علي: خطط: ۱/ ۲۲۲

(صيدا) (۱). لكن العزيز القلق من خيبة ممثّله خرج بنفسه وألحق الهزيمة بالحليفين معاً، فألقى القبضَ على أفتكين وعفا عنه مُبقياً إياه في مصر. وانتقم من القرامطة وحصل على عودتهم إلى شرق شبه الجزيرة العربية (٢). حيث ظلوا أوفياء للفاطميين حتى السنة ٧٤هـ/١٠٧٨م.

إنّ غياب سياسة شيعية موحّدة في سوريا قد جعلت الشيعة يتواجهون، كما كان السبب في انشقاقات في نفس المجموعة أحيانا. من ناحية أخرى، يجب ألا تنسى الدور الذي لعبه الطابور الخامس المكوّن من جنود إخشيديين التحقوا بالقرامطة، وأرادوا بأي ثمن الإنتقام من الفاطميين ". ختاماً، يجب ألا ننسى التعارض في مصالح مختلف المجموعات الشيعية. هكذا يُبرّرُ الدورُ الذي لعبه القرامطة. ذلك أنّهم، فيما يبدو، قد تركوا المكان للقوة الفاطمية الشيعية الجديدة بعدما اقتنعوا بقدراتها وقوقة.

#### ٦- سوريا الوسطى والجنوبية (فلسطين):

<sup>(</sup>١) قلانسي: ١٥ ،أبو الفدا: مختصر: ١١ / ١١٥.

<sup>(</sup>٢) قلانسي: ذيل / ٢٠.

<sup>(</sup>٣) قلانسي: ذيل / ٢، M.Canard : تاريخ السلالة / ٥٥٥.

## تشيّع ومعارضةُ التشيّع.

على الرُّغـم من أنّ التشيّع بمختلف أشكاله قد اجتاح سوريا منذ النصف الثاني للقرن الثالث للهجرة (الإسماعيلية لفترة، ثم القرمطية، ثم التشيع الاثنى عشري الذي نافسته النُّصيرية في عقر داره)، فقـد ظلتْ بلاد الشام، بحسب Metz، غير ملائمة للدعوة العلوية (۱). ويجب أن نفهمَ ببلاد الشام قلبَها دمشق بالأخص، بوصفِها المقرّ القديم للإمبرطورية الأُموية.

#### أ -دمشق

كان شكانُ دمشق بغالبيتهم سُنة وبميولِ أُمويّة. ما جعلهم يواجهون الفاطميين، الشيعة والاسماعيليين (٢). لكنّ الإصفهاني (٣) جعلَ من المدينة مركزاً شيعياً كبيراً منذ عهد سيف الدولة، خلافاً لما رأينا، ولما هو ثابتُ على كلّ حال. والمعارضة الدمشقية ميّزتُ قسماً كبيراً من التاريخ الفاطمي. وقد أمْلَتْ هذه المعارضة على الحُكّام انحرافاً في سياستهم ابتغاءَ الإستجابة لمتطلبات رعاياهم الأثيرين

<sup>(</sup>١) A.Metz: الحضارة الإسلامية: ١٢١ / ١٢١.

<sup>(</sup>٢) قلانسي: الحضارة الاسلامية: ١ / ١٢١.

<sup>(</sup>٣) اصفهاني: ذيل / ١٦، كرد علي: خطط: ا / ٢٢٥.

(السّادة، الأشراف)(۱). لكن هذه السياسة المتوازنة سرعان ما باءت بالفشل لصالح الحكومة المركزية القويّة في مصر. مع وُصول جعفر بن فلاح إلى دمشق، قاومت المدينة بفضل شكانها (۲) السُّنة، الذين أظهروا عداوةً مُطلَقةً للشيعة الفاطميين والقرامطة. خنق القائد الفاطمي المقاومة وأذّن للصلاة على الطريقة الشيعية: «حيّ على خير العمل». بعد الصلاة وبسبب الوضع الذي لا يُحتمل المفروض بالقوّة على السُّكان السُّنة، عاد الدمشقيون النورة بقيادة شريف هاشميِّ لبس السواد وألقى الخطبة العباسية دفاعاً عن السُّنة. كان الوضع خطيراً الخطبة العباسية دفاعاً عن السُّنة. كان الوضع خطيراً جدّاً، فقرّر القائدُ الفاطمي أن يَحلّ الموضوع سلميّا بالتقرّب من سكان المدينة (۳).

جاء القرامطة، الذين كانوا واثقين من موقف الدمشقيين تجاههم، لتكبيد الفاطميين (٤) الخيبة. وقد كانت إعادة السيطرة الفاطمية على دمشق سنة ٣٦٣هـ/٩٧٣م من قبل ظالم بن موهوب العُقيلي، مصحوبةً بفوضى كبيرة وحرائق

ر۱) اثیر: کامل VII (A) (A) (۲۲ – ۲۳.

<sup>(</sup>٢) اثير: كامل A): VI) / ۲۲، أبو الفدا: مختصر: II / ١٠٩ ، كرد على: خطط: I / ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) اثير: كامل Al: VII (٣) / ٢٢، أبو الفدا: مختصر: Il / ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل B): VIII)/ ٦١٥.

في دمشق. وعند محاولة ظالم كسب ودّ الدمشقيين، فقد تقة الفاطميين، فترك مكانه لإبن الصمصامة (۱)، الذي تصدّى بدوره للدمشقيين، وترك المدينة للحاكم الفاطمي في طرابلس ريّان الخادم (۲).

الحالة في دمشق: الظّلم الفاطميُّ المُتمادي على أهل المدينة، كذلك طلبُ الدمشقيين النجدة، كل هذا حمل أفتكين التركي على احتلال المدينة سنة كل هذا حمل أفتكين التركي على احتلال المدينة سنة ٣٦٤هـ/٩٧٤م بمساعدة من سُكانها، وعلى إلقاء الخطبة باسم الخليفة العباسي<sup>(٦)</sup>. يبدو أن دمشق كانت حصن الاشراف الهاشميين المُرتبطين بتعصب للسُّنة، ومُرتبطين أيضاً بالتقاليد التي كانت تريد بأيّ ثمن الحفاظ على المدينة بأمنٍ من الأفكار الاجتماعيّة التقدمية، العاملة على تحويل بأمنٍ من الأوكار الاجتماعيّة التقدمية، العاملة على تحويل البلد، وكلا الارتباطين وجها العُملة نفسها. هؤلاء الأشراف، وضمن خوفهم من مجتمعات الأحداث، ومن خلال علاقة هؤلاء مع الحركة القرمطية، كانوا صدىً لردِّ فعل حقيقيٍّ للدفاع عن الطبقات البائسة (٤٠٠). وطلبوا قدوم فعل حقيقيٍّ للدفاع عن الطبقات البائسة (٤٠٠).

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل A): VII) مقلانسي / ٤٠ /، قلانسي / ٤٠

<sup>(</sup>۲) قلانسي: ۹-۱۰.

<sup>(</sup>٣) أثير: كأمل VIII :(B)/ ٦٥٧.

<sup>.</sup>٩٥ / حلب :J.sauvaget (٤)

أفتكين (١) المحافظ والتقليدي، إلى المدينة.

أتم افتكين مهمته بنجاح لصالح الدمشقيين والمعادين للشيعة (٢). الذين (أي الدمشقيين) أظهروا تعلُّقاً كبيراً بحاكمهم، وبالأخص حين علموا بقدوم الفاطمي جوهر (٣). لكن المدينة لم تتأخر عن الوقوع بأيدي الفاطميين.

هكذا يبدو أن التسنَّن كان متجذّراً جداً عند سُكّان دمشق، على الرغم من التمدّد الفاطمي على كل أفريقيا الشمالية والشام حتى الفرات، وعلى الرُّغم من نشاط دُعاته في بَذْر الإسماعيلية من خلال رعاية مُنظّمَة جيّداً (٤).

ظلّ الوضع مؤاتياً لمُعارضي الشيعة في دمشق ومنطقتها. فقد وقف " قسّام الغوطة " بوجه الفاطميين والحمْدانيين في آن واحد معاً. وحاول بعد قدومه بوقت قصير، تحديداً في السنة ٣٦٨هـ/٩٧٨م، أن يَدخل دمشق، مستفيدا من عفو الخليفة العزيز الفاطمي، الذي كان قاسياً جداً مع السُنة، وبخاصة المالكيين المتعصّبين جداً في

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VII :(A) / ٦٢-٦٢.

<sup>(</sup>۲) مثل ابن خمّار: اثير: كامل B): VIII / قلانسى / ١٥٦

<sup>(</sup>٣) اثير: كامل A): VII ، قلانسي / ١٦.

<sup>(</sup>٤) A.Metz الحضارة الإسلامية: M.canard : art/ ٧٢ / II الفاطميون A.Metz (٤)

سُنّيتهم (۱). ولكن عندما علم الخليفة بنواياه الإنفصالية، أرسل ضدّه القائد التركيّ منجكين الذي دخل دمشق سنة ٣٧٨ هـ / ٩٨٨م. أعطى العزيز دمشق لبكجور غلام عبد المعالي ابن حمّدان، الذي أُجبر على ترك المدينة لمنير الخادم، ومن ثمّ على الدخول إلى الرّقّة (۱).

انطلاقاً من هذه الفترة، كسبَ الفاطميون عادة حكم دمشق، وبدأت سياستُهم العاملة على نشر التشيّع تؤتي ثمارها. ففي السنة ٣٧٨هـ / ٩٨٨م، بدأ التشيّع ينشأ في العاصمة السابقة للأمويين، التي وجدت نفسها مُحاطة بالشيعة فاضطرت للخضوع هي أيضا.

يمكن أن نتساءل أيضا عمّا إذا كانت هذه الفترة تتطابق مع هجرة الدمشقيين إلى حمص<sup>(٣)</sup>، يائسين من تحسّن الأحوال في مدينتهم؟

هكذا تميّز الحضورُ الشيعي في دمشق بوجود منجكين عندما جمع المشايخ والأشراف لدعْهم الفاطميين. ونذكرُ من بين الأشخاص المعنيين رجلاً محترماً ومعروفا جدّاً:

<sup>.</sup>Y.Canard: art E.I (1)

<sup>(</sup>٢) قلانسي / ٢٦.

<sup>(</sup>٣) قلانسي / ٢٨، كرد علي: خطط: ١ / ٢٣٤.

موسى العلوي (١).

قادت السياسةُ القمعيةُ لمنجكين في دمشق و سوريا الشمالية، كذلك صراعه مع مصر، سليمان بن جعفر الكُتامي نحو الشام، حيث واجه شقيقه علي سُكّانا عدوانيين (٢)، لأنّ جيشه كان مؤلّفاً بشكل أساسي من الكُتاميين الشيعة الاسماعيليين.

كانت سياسة الحاكم الفاطمي قائمة على انتزاع الشام من الكتامي بمُجرّد أن صارت مصر تحت تأثير أمين الدولة الحسن بن عمّار، ابتغاء عدم ترك مصر وسوريا في الأيدي نفسها. مما قاد إلى ضرّب سليمان بن جعفر في الشام بعدَما تخلّص من الكتاميين في مصر (٣). انعدام الثقة هذه، بالإضافة إلى هذه العدو انية بين الشيعة أنفسهم، أفادت التيار السُّني الذي كان موجوداً في دمشق. هكذا عاد الدمشقيون الى حالهم الأولى تجاه الحكام الفاطميين. فقد عملَ جيشُ بن الصمصامة على توحيد الدمشقيين وعلى الحفاظ على علاقات جيدة بين الجيش والسُّكّان (٤).

<sup>(</sup>١) قلانسي: ٤٥.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل VII (A): / ۱۷۸.

<sup>(</sup>۲) نفسه /۱۷۸.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل: VIV / VII.

مع وضوح الوضْع في مصر، استمرت سياسة التشييع. فأعدم الحاكم مشايخ دار الحكمة السُّنة، ومُنعتْ الشعائر السُّنية (۱)، وكلّف الحاكم الفاطمي في دمشق بمعاقبة السُّنة. وفي السنة ٣٩٣هـ/١٠٠٢ م ضُرب رجل سنّي وسيق في أزقة المدينة على ظهر حمار مع المناداة بأن هذا عقاب من يحب أبا بكر وعمر ثم قُطع رأسُه (۲). إن هذه الدورة في المدينة تعني أنه كان يوجد في المدينة أناسٌ تتقاسم أفكارَه وأن الحاكم أراد بذلك تهديدهم.

ينتجُ من ذلك أنّ الطابَعَ العامَّ لَسُكّان دمشق وجوارها كان سُنيّاً. وأنّ الغوطة التي اعتنقت الاسلام منذ القرن الأول للهجرة، كانت سُنية بكاملها بحسب المذهب الشافعي والحنبلي، وإن يكُنْ المذهبُ الإسماعيليُّ المُعتَرَفُ به رسمياً طوال العصر الفاطمين، فالدمشقيون اتهموا الفاطميين (الأفارقة) بقلّة التهذيب والقسوة وبمذهبهم الشيعي (٤). استطاع الفاطميون بعد الكثير من الجهد، الحفاظ على المدينة كما على وجهها الشيعي في نهاية الحقبة الفاطمية

<sup>.</sup>A ۸۷۹ / II ۲.E.I «الفاطميون»: M.canard : art (۱)

<sup>(</sup>٢) اثير: كاملB) IX: / 178 / A.Metz : الحضارة الإسلامية: ا / ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) كرد علي: الغوطة / ٣٢-٣٣.

<sup>(</sup>٤) قلانسي: ١٦، جواد بولس: لبنان / ٢٤٦.

برفقة الحُكَام. هكذا كان الحال سنة ٤٣٣هـ/ ١٠٦٥م مع الشريف أبي يعلى حمزة الذي رافق ناصر الدولة الحسن بن حسين بن حمدان (۱) إلى دمشق. سنة ٤٥٨هـ/ ١٠٦٥م كان لدينا دائماً في دمشق ممثّلٌ علويّ: ابن أبي الرضا المدعوم من السكان والكلبيين بوجه بدر الجمالي (۱). أمّا الشريف ابن ابي الجن، فقد قدم من مصر وقاد دمشق لمدة سبعة وعشرين يوما يعاونه الجرّاحيون. لكن الأمور جَرَتْ بشكل سيئ، واستُدعي بدر الجمالي من جديد إلى دمشق، بعد الصراع بين أحداثها والجيش الفاطمي. في نهاية المطاف أُعدم الشريف من قبـل بدر، الذي حاول نهاية المطاف أُعدم الشريف من قبـل بدر، الذي حاول الفاطميون بإسترجاع المدينة واضطهدوا الأحداث (۱).

أمّا فيما يخصّ الطابع الشيعي الرّسمي لدمشق تحت الحُكم الفاطمي. فقد أظهر الفاطميون كثيراً من التفهّم والتسامح تجاه الدمشقيين. ففي السنة ٢٦هـ/ ٢٧١م كان حاكمُ المدينة شيعياً، بينما كان قائد الشرطة سُنيا.

<sup>(</sup>۱) قلانسي: ۸۳.

<sup>(</sup>۲) نفسه: ۹۷-۹۲.

<sup>(</sup>٣) قلانسي: ٩٧ (من خلال سبط بن جوزي).

واستقبل الشريفُ ابنُ أبي الجن في منزله الخطيبَ الهاربَ من البساسيري والمهدَّد بالسجن من قبل الحاكم الشيعي للمدينة (۱).

حول هذا الموضوع يعطينا القلانسي ضمناً معلومات هامة:

- الاحترام الرسمي للشريف العلوي في دمشق ولحُرمة بيته التي لا تُنتهك.
- الوحدةُ السياسيةُ والمصيريةُ الشيعيةُ، فلا تُساءُ معاملةُ الخطيب في دمشق كيما لا تُساءَ معاملةُ الشيعة في العراق.

كان الحضورُ الشيعيُّ في المنطقة الشرقية لبلاد الشام قليلاً جداً ومرتبطا بالحضور الفاطمي. ما يجعلنا نُفكّرُ بؤجود إسماعيليّ. أظهر الدمشقيون القدرَ الأكبرَ المُمكنَ من المعارضة للخليفة الفاطمي<sup>(۱)</sup>. وشجّعوا الحُكّامَ على إدارة ظهورهم للحكومة المركزية. إن المؤرخين – الجغرافيين الذين مرّوا في المنطقة في ذلك العصر لم يذكروا إلاّ الذّميين في دمشق أو السُنة، أناسٌ على المذهب

<sup>(</sup>۱) قلانسي: ۱۰۵ – ۱۰٦.

<sup>(</sup>٢) أجبروا المولى ابن حيدرة سنة ٤٦١هـ / ١٠٦٩م على أن يستولي على إمارة صهره جلال الملك بن عمار.

الشافعي والحنفي في كل مكان. مع أنهم أشاروا إلى وخور شيعيً في أماكن أخرى من سوريا (كان هذا حال المقدسي<sup>(۱)</sup>). وجد ابن حوقل (الذي تحدّث عن سوريا في ست صفحات من كتابه «صورة الأرض»، وذكر أكثر من خمسة عشر موقعاً فاطمياً مع مُعطيات اقتصادية واجتماعية مهمة جداً)، نفسه سعيداً بذكر المساجد الأكثر أهمية في القدس ودمشق من دون ذكر أيّ مُعطىً عن الشيعة أو الأماكن ذات العلاقة بوجودهم في ذلك العصر (۲). بينما يبدو أنّ ناصر الدين خسرو لم يمرّ بدمشق، ومعلوماته لا تبدو لنا مفيدة لنا إلاّ فيما بعد.

مهما يكن، ففي الوقت الذي بدأت فيه المدينة تتقبّلُ التشيّع، مع إظهار صعوبات بوجه أتسز التركماني<sup>(٣)</sup>، الذي جاء لقطع الخطبة الفاطمية وإلغاء الصيغة الشيعة في الصلاة، احتلَّ تُتُسش السلجوقي المدينة سنة ٤٧١هـ/١٩٩م، وبذلك وضع حداً نهائيًا للحُلُم الفاطمي بنشر التشيُّع في المنطقة.

<sup>(</sup>۱) مقدسي: تقاسيم / ۲۱٦.

<sup>(</sup>۲) حوقل: صورة / ۱۲۷ – ۱۷۳.

<sup>(</sup>٣) قلانسي / ١٠٩.

#### ب - لبنان:

يبدو أن المنطقة الواقعة في غرب الشام، كذلك في الشمال وفي الجنوب الغربي من منطقة دمشق، قد عرفت الشمال التشيّع بكلّ أشكاله قبل وصول الفاطميين بكثير. كانت هناك سلسلة من المذاهب، إسماعيلية، قرمطية، شيعة اثنى عشرية ونُصيريّة. مع وصول الفاطميين كان عصر الإثنى عشرية والنصيريين الذين ستنافسهم الإسماعيلية الفاطمية ثم الدرزية. وبحسب حتى، ففي لبنان كما في فلسطين، فإن الاثنى عشريين اليائسين من عودة إمامهم الذي اختفى في سامرا قد تحوّلوا إلى الإسماعيلية (١). كان هذا العصر الذهبي للتشيّع أو بالأحرى للإسماعيلية في بلاد الشام (٢). كان الفاطميون قُساةً جـدًا مع السُنّة. لكنهم كانوا قريبين كثيراً من العقاليّة السورية بسياستهم المتسامحة تجاه غير المسلمين. فاستطاعت الرعاية الشيعية أن تعمّ سوريا بفضل هذه السياسة. وأصبح الشيعة يشكلون الغالبية في سوريا ولبنان وفلسطين (٣).

<sup>(</sup>۱) حتي: اسماعيليون / ۷۰.

<sup>(</sup>۲) صليبي: لبنان / ١٦.

<sup>(</sup>۲) بولس: لبنان ص ۲۷۰

كان الشيعةُ غالبيّةً في العهد الفاطمي في أغلب المناطق اللبنانية باستثناء الشمال الشرقي. وفيما بعد في المناطق الوسطى الدرزية بحسب رأي بولس (١).

امتزج الاثنا عشريون مع النُّصيريين، ويبدو أن الأوضاع كانت لصالح هؤلاء (أيُ النُصيريين).

في جبل عامل، الذي سمّاه البلدانيُّ المقدسي «جبل صدّيقا»، شجّعَ نصفُ استقلاله تدرّجَ وتطوّرَ الطوائف على حساب التقليديَّة الإسلامية. كان النُّصيريون كُثُـراً في المنطقة (٢). ويبدو أنهم لم يغيّروا مذهبهم عند قُدوم الفاطميين، ذلك أنهم كانوا دائماً هنا عند بدء الدعوة الدرزية.

كان الجزء الساحلي من الجبل مركزاً لنشاط ديني وثقافي شيعي. وبحسب مكي (٣)، فقد لعبت مُدُنُ الساحل دوراً كبيراً في هذا النطاق. كان هذا حالُ صور وصيد والصرفند، قبل أن يدفعَ الاحتلالُ الصليبيُّ النشاطَ الشيعيَّ إلى الداخل (جزّين). يتحدث المقدسي عن لبنان(٤) في

<sup>(</sup>۱) نفسه / ۲۱۷.

<sup>(</sup>٢) فيليب حتي: لبنان / ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) محمد كاظم مكي: حركة / ٤٩.

<sup>(</sup>٤) مقدسی: تقاسیم / ۲۳۷.

بداية الحقبة الفاطمية عن الأشجار والثمار والينابيع والنسّاك (النصارى؟)، لكنه لا يذكر وجوداً شيعيّاً في هذا البلد، مع أنه ذكر ذلك في فلسطين. لذلك علينا انتظار زيارة ناصر خسرو سنة ٤٣٩هـ/١٠٤ م، وهو الذي وجد في صور سُكّانا شيعة، بينما كان القاضى فيها سُـنيّا (١).

كان النشاطَ الشيعيُّ في جبل عامل مُوجَّهاً من قبلِ أئمة مساجد صيدا وصور والصرفند بحسب مكي (٢٠). نذكر في هذه المرحلة شخصيات شيعيّة سوريّة، وكان الأكثر شُهرة الشاعر عبد المُحسن ابن غلبون الصُّوري الأكثر شُهرة الشاعر عبد المُحسن ابن غلبون الصُّوري (٣٣٩هـ/٥٥٠ م- ١٤هـ/١٥٨م)، الذي كان شيعيّاً علناً (٣٠). ومدح آل الرسول في عدة قصائد (٤٠). كما رثى الشيخ المُفيد الذي توفي في بغداد بأبيات معروفة. وتُثبتُ مؤلفاتُ ورسائلُ الفقيه الشيعي أبو الفتح محمد بن علي بن عثمان الكراكجي الطرابلسي (المتوفى سنة ٤٤٩هـ) لسُكّان عثمان الكراكجي الطرابلسي (المتوفى سنة ٤٤٩هـ) لسُكّان المنطقة وُجودَ شيعة في صور. فقد صنّفَ إلى الصوريين كتابَ «الأصول في مذهب آل الرسول». كما أنّ ثورة علّاقة

<sup>(</sup>۱) ناصر خسرو: سفرنامه / ۵۰.

<sup>(</sup>٢) مكي: حركة / ٤٧.

<sup>(</sup>٣) ي. دبس: سوريا: ٧ / ٤٧٩.

<sup>(</sup>٤) مكي: حركة / ٥٤.

في صور في عهد الحاكم الفاطمي(۱) وموقف السوريين تجاه هذه الانتفاضة (۲) لا يمكن تفسيرها ضمن إطار مُعاد للشيعة. لأننا نوشكُ بذلك أن نبتعدَ عن الموضوع، وأيضاً عن الدور الذي لعبه حكّام المدينة في علاقاتهم بالسكان، وعن تعزيز رغبة قديمة عند شكّان المُدُن اللبنانية الساحليّة بالحكم الذاتي. كما يجب أن نُضيف إلى ذلك السياسة الدينية التي اتبعها الحاكمُ تجاه الذميين وحتى ضمن اطار التشيع. موقفُ الصوريين سنة ٢٨٤هـ/٤٤ ١م تجاه انتفاضة مُنير الدولة تُظهرُ الوجهَ الشيعي للمدينة (٣) التي بقيت من بين المدن السورية الأخيرة في ايدي الفاطميين بقيت من بين المدن السورية الأخيرة في ايدي الفاطميين المدن السورية الأخيرة في ايدي الفاطمين.

منطقة أخرى شيعية في الجبل [الساحل] هي صيدا. فمؤلفاتُ الشريف المرتضى المتوفى سنة ٢٦٤هـ/٤٤ مم المُوجَّهَةُ إلى شُكّانِها في رسالته «المسائل الصيداوية» (٥). كذلك قُدومُ الكراجكي إلى صور وصيدا بهدف دفْع الفقه

<sup>(</sup>١) هل أملى هذه الانتفاضة ايضا تأثيرٌ أبي سعيد التستوري في البلاط؟

<sup>(</sup>٢) قلانسي: ٥١.

<sup>(</sup>٣) اثير: كامل X (B): / ٢٢٣، قلانسي / ١٢٤.

<sup>.</sup>۸۷٤B / ۲،E.I.۲ «الفاطميون» M.canard: art . (٤)

<sup>(</sup>٥) س. ظاهر: جبل عامل، مجلة العرفان (١٩٤٢): ٥ / ٣١.

الشيعي، كذلك كتابه للصيداويين «إنتفاع المؤمنين» (١). كل هذا يظهر نوعاً ما الطابعَ الشيعيَّ الذي لن نتأخرَ بفَقْده في المرحلة المقبلة.

لم تكن المنطقة الساحلية وحدها شيعية، بل كذلك التلال العامليّة، فقد كانت بحسب حتي شيعية و نُصيريّة (١). ولكن يجب أن ننتظر القرنَ السادسَ للهجرة حتى تصبحَ المنطقةُ الداخليّةُ مركزَ نشاط شيعيّ:

هكذا كان حال جزّين وجباع.

عند أقدام جبل حرمون، في وادي التيم الذي اشتُق اسمُه من اسمِ قبيلة من أصل اثنتي عشرة قبيلة يمانيّة هي (تيم الله بن ثعلبة) سكنت الوادي، قَــدمَ جزءٌ كبيرٌ من السكان من سوريا الشمالية، حيث عرف التشيعُ بمختلف اشكاله النجاح. وكان هناك امراءٌ تنوخيون إسماعيليون(٣). كما عرفتُ هذه البقعةُ التشيّع المتطرّف (النُّصيري) (٤). مما سهّلَ إنغــراز الدروز في المنطقة على عهد وبسعي الحاكم الفاطمي كما في جبل عامل. كان هناك نجاحٌ

<sup>(</sup>۱) مكى: حركة / ٤٧.

<sup>(</sup>۲) حتي: سوريا: ۱۱ / ۲۱۹، نفسه: لبنان ص ۳۲۲.

<sup>(</sup>۳) دبس: سوریا ۷: / ۲۱۱.

<sup>(</sup>٤) H.Lammens : سوریا ا: /۱۵۲، حتی: سوریا: ۱۱ / ۲۱۷.

درزيٌ في وادي التيم، قابلُه نوعٌ من الفشل في جبل عامل لصالح الاثنى عشريين المعتدلين. وأُبعد النَّصيريّون نحو الشمال في جبل لبنان، كما أُبعد الدروز نحو الشوف (۱). استطاع الاثنا عشريون أن يعملوا بشكل ناجح ومُعلَنٍ في العهد الفاطمي، مستعينين بتسامُح الدولة وبالتقارب بين الإسماعيلية والاثنى عشرية (۱). باستثناء هاتين المنطقتين، الشُوف ووادي تيم، كانت الإسماعيلية في كل لبنان مُتطابقة مع الشعائر الدينيّة الشيعية الاثنى عشريّة (۱). وكانت ضواحي بيروت (۱) ومنطقة كسروان المُجاورة منطقة تعايش اثنى عشريّ ونصيريّ: سكن النُّصيريّون منطقة البترون والمنيطرة والعاقورة (۵).

كان كلُّ الساحل اللبناني وبالأخص الجنوبي، متعلّقاً جداً بالتشيع وبالدولة الفاطمية. وعلى الرغم من وجود نوع من الفسيفساء الشيعية، فقد كان الكلُّ مُستعداً للقتال، كلُّ بحسب امكاناته، ضدَّ السلاجقة من جهة والصليبين من

<sup>(</sup>۱) بحسب استنتاجات حتى: لبنان / ۲۲۲ ،ح. حسن: دولة / ۳۵۷.

<sup>(</sup>٢) بحسب خلاصة محمد جواد مغنية: حاكمون / ١٧٥-١٧٦..

<sup>(</sup>٣) صليبي: لبنان / ١٥.

<sup>(</sup>٤) ابن يحي: بيروت / ١٩، ٢٢.

<sup>(</sup>ه) Lammens: تسریح: II / ۵۷.

جهة أخرى.

وصلتْ طرابلس في هذا العصر إلى نفس مستوى المناطق الشيعية الكبرى. فمنذ وصول سليمان ابن جعفر بن فلاح الكُتامي إلى سوريا في عهد الحاكم. حسّنتْ هذه القبيلة وجودَها في البلد وبالأخص في المنطقة الساحلية. فعين سليمانُ أخاه على (۱) حاكماً على طرابلس. لكن هذا الأخير لم يتأخر بفقد منصبه مع خيبة آمال الكتاميين في مصر. ولكن المدينة استمرّت تحت إدارة هذه العائلة، وجذبت الشيعة من دمشق حيث كانوا يعانون المصاعب. [هذا مَبنيٌ على أنّ بني عمّار أمراء وقضاة طرابلس كتاميين. ولكننا أثبتنا في غير مؤلّفٍ لنا أنّهم عربٌ أقحاح من بني طيّ (المهاجر)].

كان بنو عمّار قُضاة المدينة الفاطمية. وتمكّنوا سنة ٢٦٤ه/١٠٧٠م، يُساعدهم الوضع في سوريا خلال ضعف الفاطميين، من تأسيس الكيان السياسي الاثنى عشري الثاني بعد الدولة الحمدانية (هذه المسألة سنبحثها لاحقا). سنة ٤٣٩هـ/٢٥٠م، مرّ ناصر خسرو بطرابلس قبل استقلالها

<sup>(</sup>١) قلانسي: / ٤٤.

بعدة سنوات على يد بني عمّار. كانت تَعـلُ ٢٠٠٠ نسمة كلهم من الشيعة. ويضيف أنّ الشيعة بنوا مساجد جميلة في كل البلد (١). فماذا كان يعني بـ «البلد»؟ أهي منطقة طرابلس فقط، أم كلَّ بلاد الشام؟

يبدو أنه كان يعني طرابلس ومحيطها. لأن عدداً كبيراً من القرى كانت تُعتبر جُـزءً من المدينة (٢).

كان شيعةُ لبنان في ذلك الأوان مَقسومين إلى فئتين: الذين يعيشون في المُدُن، والذين يُقيمون في الجبال اللبنانية.

أمّا الفئة الأولى، فبالإضافة إلى النشاط الديني والثقافي لعلمائهم ومشايخهم وساداتهم (٣) الذين نشروا التشيّع، فإنهم انشغلوا بنشاطات ضرورية كالزّراعة والعناية بالحمضيات وقصب السكر وأشجارٍ أُخرى مُثمرة وغير مُثمرة والحدائق (٤). إضافة إلى بعض الصناعات الحرَفيّة في صيدا. وقد عُرفتْ صور بغناها (٥). وفي طرابلس (٢)

<sup>(</sup>١) ناصرالدين خسرو: سفر نامه / ٤٧ - ٤٨.

<sup>.</sup>B ٦٩٣ / .IV E.I «طرابلس) Fr.Buhl:art (٢)

<sup>(</sup>٢) أناس عامليون متحدّرون من أهل البيت.

<sup>(</sup>٤) ناصر إي خسراو: سفر نامه ص ٤٩،

<sup>(</sup>٥) نفسه ص ٥٠.

<sup>(</sup>٦) نفسه ص ٤٨.

أهتم الشيعة بالزراعة كذلك (قصب السكر، الموز، الحمضيات...الخ.) وبالصناعات ذات المنشا الزراعي (الورق، السُّكَر). أما باقي المدن الساحلية، فقد جاءت في المرتبة الثانية كجُبيل وبيروت.

أمّا الشيعةُ الذين سكنو الرّيفَ اللبنانيَّ فقد اهتمو ابالزراعة وتربية المواشي. هذا ما كان عليه الشيعة العامليّون الذين سكنوا «قرى جميلة «، حيث نجد الكروم وأشجار الزيتون(١) والزراعات الموسمية. وقد أمضوا وقتهم بين اهتماماتهم بالزراعة وتربية المواشي، وهكذا كان حالُ الشيعة في كسروان وجبيل.

لقد استفاد شيعة هذه المناطق من الوجود الفاطمي لزيادة أنشطتهم على كل الصعد. [الحقيقة أنّنا لم نفهم وجه العلاقة بين هذه الحالة الإنتاجية المُتأصّلة، وبين الوُجود الفاطمي الطّارئ والمُوعقت (المهاجر)].

#### ج- فلسطين

كان حالَ فلسطين كحالِ لبنان نوعاً ما. ففي هذا العصر، ضمّتْ فلسطينُ الكثيرَ من الشيعة. فمنطقة الجليل، التي

<sup>(</sup>۱) مقدسي: تقاسيم ص ۱۸۰.

تُمثل استمراراً طبيعياً لجبل عامل، وبخاصة طبريا، المدينة الرئيسية في الأردن، كانت بأكملها شيعيةً بحسب المقدسي: «أهل طبريا كلُّهم شيعة» (١) . وقد مرّ الجليل بنفس المراحل التي مرّ بها جبل عامل، وكان مرتبطاً به طبيعياً وسياسياً. وكما عرف جبلُ عامل، مثلُ كلُ سوريا، التحوّلات العقائديّة نحو التشيّع، كذلك أصبح الجليلُ شيعيّاً هو ايضا وبحسب نفس التحوّلات. يمكن لنا أن نجد فيه إثنى عشريين ثم نصيريين. وهذا واقعيٌّ جدّاً عندما نعلم بإنّ القائدَ النُّصيريُّ في اللاذقية أبا سعيد الميمون سرور بن قاسم الطبراني (٨٥٨هـ/٩٦٩م - ٤٢٦هـ/١٠٠٥م) مُتحدِّرٌ أصلاً من طبريّا كما تدلُّ نسبتُه. ولم يغادر مدينته التي وُلد فيها إلاّ ليكون إلى جانب الخصيبي والجنبلاني(٢) في حلب. كل ذلك يحملُنا على الاعتقاد بأن طبريّا عرفتْ التشيّع قبل مجيء الفاطميين بكثير (٣) . ولنُلاحظ هنا أنّ هذا لا يتناقضُ مع رأي المقدسي، الذي يركّبز على الطابع السُّنّي للمدينة قبل مجيء الدَّعاة الفاطميين (١٤). كانت الخُطّب في طبريا

<sup>(</sup>۱) نفسه ص۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) زركلي: أعلام: ا| | ١٢٨، طويل: علويون / ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) وجدت مظاهر شيعية في عهد الطولونيين.

<sup>(</sup>٤) مقدسي: تقاسيم / ٢١٦.

تُلقى باسم الخليفة الفاطمي المعزّ قبل قدوم جعفر بن فلاح إلى المدينة بكثير (١).

وبحسب ناصر خسرو (٢) فإن محيطً طبريا، الغنيّ بالمزارع والقُرى المُطيفة ببُحيرتها العذبة، كان شيعياً بأكمله. وكما الحالُ في طرابلس وصيدا وصور، فإن كتابات (رسائل) الشريف المرتضى تُظهرُ وُجودَ الشيعة في طبريا. أمّا الكراكجي فقد أثبته في الرملة التي كان سُكّائها شيعة بحسب كتابه «كنز الفوائد»(٣).

احتوت مُدُن أُخرى في منطقة فلسطين على شيعة: «نصف سكان نابلس وقدس»، كذلك «أكثر سُكّان عَمّان» (٤). حتى القدس كان فيها شيعة. فالأحداث التي ذُكرت من قبل غالبية في المصادر كذلك عند Laoust (٥) بين السُّنة والشيعة في السنة ٧٠٤ هـ / ١٠١٦م في كربلا وبغداد وسامرًا والقدس تُشبتُ ذلك.

إن وجود الدروز في فلسطين (٦) وبالتحديد في صفد

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل: VI / ۷۱، ابو الفدا: مختصر II / ۱۰۹.

ر ۲) ناصر خسرو: سفر نامه / ۵۳.

<sup>(</sup>٣) الأمين: خطط / ٧٠، ظاهر: جبل عامل، العرفان ١٩٤٢ جزء ٣١ / ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) مقدسي: تقاسيم / ٢١٦.

<sup>.</sup> ١٦٨ / Laoust: Schismes (0)

<sup>(</sup>٦) أسود: ذخائر / ١١٨.

وعكّا وجبل الكرمل ومنطقة طبريا، يُثبتُ وُجود تشيَّعَ في الأراضي الفلسطينية إبّان العصر الفاطمي. وإن يكُن بالإمكان تسجيل عودة بعض الدروز إلى السّئنيّة في جبل صفد والكرمل. ويمكن تفسير ذلك بأنّه ردّة فعل على السياسة المذهبية للحاكم، التي كانت نتائجها مضرّة على التشيُّع إجمالاً. فالظاهر أنّها أدّت إلى حدوث تصدّعات في قلب التشيع. وهذا خطيرُ جداً. إنّ حصولَ ذلك في شمال فلسطين، ترك التشيّع المُنهار لصالح السُّنيّة التقليدية، التي فلسطين، ترك التشيّع المُنهار لصالح السُّنيّة التقليدية، التي فلسطين، ترك التشيّع من ذلك موحّدةً بوجه الدعاية الشيعية.

### د- الرّملة و الجرّاحيون:

لعب بنو الجرّاح الطيئيون، وكذلك الكلبيّون، دوراً مهماً في تاريخ هذه المرحلة في سوريا الجنوبية والوسطى. من الصعب جدداً معالجة الموضوع السياسي - الديني للجرّاحيين. حيث تتداخل عدة عوامل لجعل المُهمّة مُعقدة جداً. ولكن بما أننا استطعنا أن نقعَ على أجزاء مُبعثرة من تاريخهم في المصادر، فسوف نحاول أن نكشف، بالرغم من عدم كفاية المادّة، بعضَ المظاهر التي يمكنها الإضاءة على المصيدة السياسية -الدينية للجرّاحيين.

#### هـ - يمانيّون:

كان الجرّاحيون في الرملة طيئيين يمانيين، كذلك بنو كلب في الشمال الذين عملوا معهم ابتغاء التصدّي للحكومة الفاطميّة المركزيّة. من هنا فإنّ كون اليمانيين<sup>(۱)</sup> قد تصدّوا للفاطميين في سوريا هذه التي تحوّلت إلى التشيّع، يحملنا على الاعتقاد بميول شيعية اثنى عشرية عند الجراحيين دون تأكيد ذلك.

### و – مع القرامطة:

يبدو أن الجرّاحيين قد استفادوا جيّداً من الصراع الذي دار بين السبعيين/الاسماعيليين، بوجهيهم الفاطمي في والقرمطي. فتحالفوا مع القرامطة منذ الوجود الفاطمي في سوريا. فحافظ دغفل بن الجرّاح سنة ٣٦١ هـ/ ٩٧١ م على الرملة لصالح الجنابي القرمطي أثناء حملة هذا على مصر (٢). وبعد سنتين كان حسّانُ بن الجرّاح في الجيش القرمطي ضد مصر (٣).

إذا سمح الجرّاحيون الأنفسهم بأن يُشتروا بالمال من

<sup>(</sup>١) تمت دراسة العلاقات بين اليمنيين والشيعة في القسم الأول من الجزء الأول من هذه الأطروحة.

<sup>(</sup>٢) قلانسي ص ٢.

<sup>(</sup>۳) نفسه ص۳.

قبَل الفاطميين، كما حصل غير مرّة، فذلك تحديداً لغياب قصية عُليا يمكن أن تربطَهم بحلفائهم، وسوف تتكرر هذه الحالة عددة مرات في تاريخ الجراحيين (١).

#### ز – مع الفاطميين:

استطاع الجرّاحيّون أن يفرضوا أنفسهم على الفاطميين لقوّة تأثيرهم ولأهميّة قبيلتهم في فلسطين. فقد كان باستطاعتهم التأرجُح بين الفاطميين وحُكّامِهم في سوريا، دون أن يتمكنوا من العمل لحسابهم الخاص بنجاح.

وبسبب عدم قدرتهم على تأسيس بُنية سياسية خاصة بهم، وجدَ الجرّاحيّونَ أنفسَهم أحيانا بالسّعي إلى تحصيل المال من أينما تأتّى لهم. وغالباً غارقين في سياسة بدويّة، أملتها عليهم حالة عدم التوازن السياسي بين القُوى المُحيطة بهم، بالإضافة إلى نقصٍ طَبْعيٍّ مُزمنٍ في خطّة التنظيم.

كان المنحى العام للسياسة الجرّاحيّة مُعاداة الفاطميين. وكانت السياسة الفاطمية إجمالاً ضدَّ الجرّاحيين. لذلك بحث الطرفان عن المناسبات الملائمة ليفرض كلُّ طرفِ

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ۱۹و۷۷.

منهما سياسَته من جانبه على الآخر. فمساعدة الجرّاحيين للقرامطة، وانتفاضةُ مُفرّج في أعقاب إبعاد الكتاميين عن السلطة في مصر(١)، والمناداة / إعلان خليفة في الرّملة مقابل الموجود عبّاسيّاً - فاطميّاً، وتشكيلُ ثالوث قبَلي، كذلك العلاقات الجرّاحية - البيزنطية، كلّ ذلك يدخل ضمن إطار سياسة الجرّاحيين المُضادّة للفاطميين. وبالمقابل فإن سياسة الفاطميين المُضادة للجرّاحيين (٢) يمكنُ أن نراها من خلال الدّور الذي لعبه القائد الفاطمي الفضل سنة ٣٦٩هـ/ ٩٧٩م بين أبي تغلب الحمداني ومُفرّج الجرّاحي. ذلك أنّه أعطى الرملة للثاني، وجاء إلى طبريا ليُحرّض الأولَ على الاستيلاء على المدينة نفسها، فنجح بذلك بمواجهة الاثنين ببعضهما البعض، وأدّى إلى التخلُّص من الحمدانيين. لكن الجرّاحي عرف كيف ينقذ نفسه في اللحظة الأخيرة بالتوجُّه للخليفة العزيز ليوقف قائده الفضل (٣).

مظهرٌ آخَرٌ من مُعاداة الجرّ احيين تتمثّل بالحملة الفاطمية

<sup>(</sup>١) قلانسي: ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) هذا ليس فقط معاداةً للجراحين، بل معاداةً للشيعة الاثنى عشريين.

<sup>(</sup>٣) قلانسي: ص ٢٢-٢٤.

سنة ٣٧١هـ/ ٩٨١ م(١). فقد رأى الحُكّام الفاطميون في الجرّاحيين اعداءً يجب التخلص منهم (١).

### ح- مع سوريا الشمالية:

كانت سوريا الشمالية وبالأخص حلب الحمدانية شيعية في ذلك العصر. فدخل الطيئيون في علاقة مع حُكّام حلب. لقد بدأوا مع بكجور الحاكم الحمداني لحمص، ثم استمرّوا بدعمه عندما أصبح حاكماً ثم ثائراً ضد الفاطميين في دمشق (٣). لم يكن ذلك فقط مع بكجور، ولكن مع أول مرداسيّ: صالح بن مرداس، الذي دخلوا معه في تحالف، وشكّلوا معه ومع سنان الكلبي الثالوث العربي الذي حاول الحلول مكان الفاطميين في سوريا (٤).

# ط- مع البيز نطيين:

لمحة أخرى مميِّزة للسياسة الجرّاحية، هي التأرجح بين الفاطميين والبيزنطيين. فعندما طُرد حسّان من فلسطين على يد الدزبري سنة ٢٢٢ هـ / ١٠٣٠ م، مرّ بإنطاكية

<sup>(</sup>۱) نفسه: ص ۲۵.

<sup>(</sup>۲) نفسه: ص ۲۹،۳۱–۳۲.

<sup>(</sup>٣) قلانسي: ص ٢٥، ٣٠-٣١.

<sup>(</sup>٤) اثير: کامل B اX ص  $^{77}$  –  $^{77}$   $^{1}$  إبن العديم  $^{1}$  ص  $^{77}$ ،  $^{77}$  ،  $^{77}$  .

وساعد البيزنطيين في حملاتهم على سوريا الشمالية (۱). هذا الطابع في السياسة الجرّاحية مُعبّرٌ جداً، لأنّه يأتي بعد المُطالبة بخليفة معاد للموجود، أو بالأحرى الموجودين: العباسي والفاطمي. ويمكن وضع ذلك في إطار المُعاداة للفاطميين من قبل الجرّاحيين والمنافسة في سوريا بين مختلف المذاهب الشيعية، في ظل غياب المنافسة السُّنيّة القادرة على توحيدهم. إضافة إلى ذلك فإن هذا التقارب يأتي بعد عدّة سنوات على تعيين الخليفة لشريف علويً على الرملة.

مهما يكن فإن الجرّاحيين لم يستديروا باتجاه بيزنطة لأنهم كانوا اثنى عشريين فقط، بل بغياب أي مساعدة أخرى. ويجب البحث عن أسبابٍ أُخرى لا تدخلُ ضمن إطار التعصّب والسّلطة.

# ي- بعضُ الملامح التي تعكس تشيّع الجرّاحيين.

يمكن لسلسلة من الملامح السياسية أن تفسر أقله نوعاً ما تعاطفاً شيعياً اثنى عشريّاً عند الطائيين. فقد بدأ اتجاه سليمان بن جعفر بن فلاح (٢) الذي حاربوه أو لا

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) شيعي كتامي. تسامحه مع الدمشقيين لائق باثني عشري: قلانسي ص ٤٨.

ثم دعموه وسلموه منجوتكين (۱). دليلُ آخر هو سلسلة من الانتفاضات التي حصلت تماماً بعد السياسة المعادية للكتاميين في مصر. فثار علاقة في صور، ومفرّج في فلسطين. فجاء البيز نطيون للمساهمة إلى جانبهم (۲). أفلا يدعونا هذا للتفكير بدعم جراحي للكتاميين الاثنى عشريين [كذ! ولكن هؤلاء الكتاميين البربر كانوا إسماعيليين بالتأكيد (المهاجر)] الموجودين في سوريا منذ وصول سليمان بن جعفر؟

هذا، بالإضافة إلى المُناداة بخليفة شيعيًّ مقابلَ الموجود فاطمياً وعباسياً. ومع أن هذا القرار اتُخذ نحو سنة ٢٠٤هـ/ فاطمياً وعباسياً. ومع أن هذا القرار اتُخذ نحو سنة ٢٠١٠ الحسين بن علي المغربي، الذي هرب حديثاً من مصر إلى فلسطين، طالباً حماية حسان الطائي، فقد ظلّ (أي هذا القرارُ) نقطة ارتكاز حول المعتقد الديني للجرّاحيين، وحول سياستهم ومستوى صراعهم مع الفاطميين، الذي لم يعد الآن مسألة أموال ولكنه بات مسألةً سياسيةً - دينية بامتياز، على مقياس كلّ الخلافات التي كانت قاعدةً لكلّ المحدّعات في تاريخ الإسلام.

<sup>(</sup>۱) قلانسي ص ٣٦ – ٤٧.

 <sup>(</sup>۲) نفسه ص ۶۹ – ۵۰ / اثیر: کامل IX) ص ۱۲۰.

ولقد ذُكرت قصة هذه المناداة / الإعلان في مختلف المصادر(١). كان اختيارُ الشريف المكي أبي الفتوح الحسن بن جعفر العلوي الموسوي من قبّل الوزير المغربي الغاضب(٢) مُناسباً تماماً لتظهير اعتراض شيعيِّ اثني عشري وكذلك سُنّى أيضاً حول علاقة القرابة بين حُكام مصر وآل النبي. فتوجّه الوزيرُ الفاطميُّ السّابقُ إلى مكة، واصطحب معه أثناء العودة هذا الشريف إلى فلسطين، الذي كان عند وُصوله مُحاطاً بالعلويين، حيث أعلن أميراً للمؤمنين في الرّملة. وكان يحملُ سيف على بن أبي طالب (ذو الفقار). واستناداً إلى كرد على (٣)، فقد صك الطائيون عُملةً باسمه. واتخذ الخليفةُ الجديدُ من جانبه إجراءات تقدُّميّة يمكن أن تُرضى الفئات الشعبية، من ذلك أنّه ألغى تقليد الانحناء أمامه وتقبيلُ الأرض، ووزّع الأموالُ على الناس.

لكن الحاكمَ الفاطميَّ لجأ إلى سطوة المال التي يُحسنُها جيّداً، كما جرّب تأثيرها السريع. وعن هذا الطريق

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل B) IX) ص ١٣٢، قلانسي ص ٦٤ عن الذهبي.

<sup>(</sup>٢) موسوي نسبة لموسى الكاظم.

<sup>(</sup>٣) كرد علي: خطط: ا ص ٢٤٦.

توصّلَ إلى إقناع حسّان وأبيه بالتخلّي عن الخليفة المُضادّ، الذي عاد إلى مكة، بينما فرّ المغربيُّ إلى العراق.

كانت الإجراءات الجرّاحية في هذا المشروع الطّموح عريضةً جداً. وبذلك تخطّت بمسافة كبيرة كل امكانياتهم الذّاتيّة، وإن كانت تستجيب لمعتقداتهم وطموحاتهم.

لذلك يستحيل علينا أن نضع الحركات الجرّاحية ضمن مجرّد إطار سياسي بدوي للنهب وذهنيّة عدم الاهتمام بالاستقرار في سوريا. هذه التي فتحها الإسلام بكل مشاكله الاجتماعية والسياسية والدينية. والتناقضات بين الجرّاحيين والفاطميين وضعها هلال الصابي (۱) في إطار حصريّ من الاختلافات المذهبيّة. ويُلام ابن الجرّاح على كتاب «المعتقد الذميم والغدر في الدين». وقد ذُكر بعض على كتاب «المعتقد الذميم والغدر في الدين». وقد ذُكر بعض الجرّاحيين الآخرين لدى سبط ابن الجوزي إلى جانب شريف شيعي اثنى عشري سنة ٥١٠٦ه م ٢٠١٠ م (۲).

تُظهر هذه الاستنتاجات التي قمنا بها، حول مختلف ملامح السياسة الطائية في فلسطين إبّان العهد الفاطمي، نوعاً ما الطابع الشيعي الاثنى عشري لفلسطين، وكذلك

<sup>(</sup>۱) ذكره القلانسي / ٧٤.

<sup>(</sup>۲) ذكره القلانسي / ٩٦-٩٧.

مناطق جنوب لبنان (جبل عامل). لقد قاومتْ فلسطينُ عند قدوم أتسز بن اق (١)، التركي الذي عمل لصالح السلطان ملك شاه (٢)، فاحتل سنة ٦٣٤هـ/١٠٧١م الرملةَ والقدس ثم دمشق سنة ٢٨ ٤هـ/١٠٧٦م، حيث ألقى الخطبة باسم الخليفة العباسي المقتدي، وألغبي العبارة الشيعية من الأذان. وبعدما عاد إلى مصر خائبا، ثارت الرّملة حيث حمل السكان السلاح ضد أتسز. وفي القدس سُرق ماله فتوجّب عليه الدخول إلى دمشق لتحضير غزو فلسطين مرّةً أخرى التي عادت للخطبة الشيعية. فاستعمل العنف لأخذ القدس والرّملة وغزّة، فقتل سُكان هذه المُدُن. فأصبحت فلسطين مزروعة بالعنف والنهب، مهجورة من غالبية سكانها عشية الاحتلال السلجوقي للمنطقة. ولم يكن هذا حالُ الفلسطينيين فقط، فدمشق أيضاً أصبحت مدينة خالية: فمن أصل ٥٠٠ ألف من سكانها و٤٠ من خبازيها لم يبقى إلاّ ٣ آلاف نسمة و خبازَين اثنين. لقـد كان الوضع خطيراً جـدّاً في كل سوريا بشكل عام.

تمكن الشيعة الاثنى عشريين من التأثير على تاريخ سوريا

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل B) نیر: کامل (B) نیر: دیل / ۹۸–۹۹–۱۱۱۰ (۱) اثیر: کامل (1)

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل IX (B) / ۸۸.

من دون أن تكون النتائج لصالحهم. فقد آذوا الوجود الفاطمي دون التمكن من اقتلاعه. لكنهم لم يسمحوا بأن تصبح سوريا ملكية فاطمية صلبة، دون التمكن من اقتلاعه. كان المسرحُ خالياً فعرف السلاجقة كيف يملأوه، فاحتل تُتُش بن ألب ارسلان دمشق سنة ٢٧١هه/١٩ م، ووقعت فلسطين في أيدي الأرقيين حتى سنة ٢٨٩هه/١٩ م.

استطاع الفاطميون الحفاظ على عسقلان وبعض المُدُن الساحلية مثل بيروت وصور وصيدا وعكاحتي وصول الصليبيين.

### ٣- سوريا الشمالية والجزيرة:

نظراً لموقعهما الجغرافي الأقرب إلى العراق من مصر، شكّلتْ سوريا الشمالية والجزيرة «الممرَّ الخلفي للعراق»(۱). ممّا فرضَ على هاتين المنطقتين تاريخاً مُعقَداً جدا، كما كانت حركة الوفود الشعبية التي غذّتهما دائما.

من هناك استطاع التشيّعُ المرورَ من العراق نحو الغرب والجنوب الغربي. ومن الطريق نفسِه حاولت الإسماعيليّة دون نجاح الوصولَ إلى العراق: المركز الروحي والسياسي

<sup>(</sup>۱) قلانسي: ۳۲ – ۳٤.

لكل العالم الإسلامي.

كانت الحقبة الحمدانية مُزهرة بالنسبة للتشيّع الإثنى عشري، كما بالنسبة للنُصيرية كما رأينا في القسم السابق. لكن الحمدانيين أبعدوا من قبل العُقيليين في الموصل وفي جنوب وشرق الجزيرة، ومن قبل المروانيين في ديار بكر. أمّا في سوريا الشمالية فقد بدأ موظفو الحمدانيين بإبعادهم لترك المجال للفاطميين ثم للمرداسيين.

صحيحٌ أنّ سكان هذه المناطق تلقّوا تحوّلات. نذكر مسألة العنصر التغلبي في ديار ربيعة الذي سندرسه في إطار العُقيلية. لكنّ عملنا يتوقف على تحليل وضع السكان تجاه المشاكل الدينية السياسية لعدم كفاية المعطيات في المَظانّ. لذلك سوف نرى أنفسنا مضطرين إلى تلمّس طريقنا مستخدمين سياسة الحكام تجاه رعاياهم ومحيطهم (الفاطميون، البويهون، السلاجقة) لفهم موقفهم تجاه التشيع والوجود الشيعى في إماراتهم.

أ- الإمارة المروانية: السُّكَّان

تألَّفت هذه الإمارة في ديار بكر (١). وهي منطقة شكَّلت

C.cahen, M. canard art (۱) دیار بکر، ۲.۱۱ E.۱ ص ۸،۵ ۲۵۳ ومایتبع.

مع أرمينيا ملكيّةً حمْدانيّة لسيف الدولة في حلب حتى موته سنة ٢٥٦هـ/٩٦٧م، حيث أُلحقت بالإمارة الحمْدانية في الموصل. قبل أن يستولي عليها بويهيّو بغداد، ثم لاحقاً بان الكردي. ومن بعده سنة ٣٨٠هـ/ ٩٩٠م ابنُ أُخته أبو علي الحسن بن مروان.

جذّر الوجودُ الحمْدانيُّ في ديار بكر التعاطفَ مع التشيّع. وسيف الدولة وُلد ودُفن في ميّافارقين. وقد ظلّت هذه المدينة بالنسبة له ولكل الحمْدانيين في الموصل ملجأً لهم في كل مرّة يأتيهم التهديد من الغرب (البيزنطيين) أو من الشرق (بغداد).

لم تستطع الإمارة المروانية وضع حدّل ماقام به الحمدانيون في ديار بكر: ففي أيام المرواني الأول أبي علي بن مروان (٣٨٠هـ/٩٩م)، ظلّ سكّان ميّافارقين، وبالأخص الطبقات الشعبية، مؤيدين للحمدانين(١)، ما قاد المرواني إلى التخلُّص، بمساعدة واليه، من سُكان المدينة وإعادة بناء الذين تصدّوا للوجود المرواني، فتمّ نهبُ المدينة وإعادة بناء ميّافارقين جديدة مقربة من المروانيين (٢).

<sup>(</sup>۱) H.F.Amedroz الأسرة المروانية في ميافارقين. ١٩٩٢ ١٩٠٣ ص ١٢٤.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۱۲۵.

ولتثبيت الإمارة جيّداً، حاول المروانيُّ الزواجَ من ابنة سعد الدولة الحمْداني صاحب حلب. كما انفق ، ٢٠ ألف درهم (١) ابتغاءَ التأكُّد من دعم المقرّبين من الحمْدانيين. لكن قلّة ثقة السُكّانِ بالمرواني استمّرتْ في آمد بعد السياسة المروانية تجاه ميّافارقين، واغتيل أبو علي في هـــذه المدينة بمؤامرة دبّرها شيخ المدينة مع الحمْدانيين (١).

بعد أبي علي بن مروان، خلفه أخوه أبو منصور سعيد (٣٨٦هـ ٤٠١هـ/٩٩٦ - ١٠١م). وظلّ الشعبُ حكماً وداعماً. واضطرّ ابنُ دمنة الذي أخذ المدينة، للتوجُّه إلى سكّانها طالباً دعْمَهم ليتمكن من الحكم. فظلّتُ المدينة خارجَ السيطرة المروانية حتى سنة ٢١٥٠/-١٠١م.

ظلّ السكّانُ فعّالين ضمن جوّ الغضب، ويبدو لي أنّ المروانيين لم يستطيعوا وضع نهاية بشكل فعال للتأثير والنشاط الحمداني مع وجود الغاصبين (ابن دمنة، شروه، ابن فليوس....) الذين لم يتركوا للمروانيين الوقت لتجذير سلطتهم وبَدْء عملهم، فجرَتْ محاولاتٌ لكسب السكّان

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ۱۲۵، اثیر: کامل B) اX) ص ۷۲

Amerdoz (۲) ص۱۲۹.

بأيِّ ثمن في ميّافارقين (۱). قلق السكان من موقف شروه بعد اغتيال ابن منصور وإرسالِ أمواله إلى آمد، والإشاعات عن أنه يريد تسليم المدينة للبيز نطيين، فانتفض الناس ونهبوا المدينة وسيطروا عليها، وأُعطيت لأبي نصر نهاية عام ١٠٤هـ/١٠١م. فبدأ حكمَه بسياسة مُتسامحة ومُحسنة تجاه الشعب (٢).

أكملَ السكانُ لعْبَ دورٍ مُهم حتى خلال وجود ابن جهير. في أرزن توجه السكان للسلطان السلجوقي بهدف تغيير حاكمهم أبي علي البلخي، وقد نجحوا بذلك وحلّ مكانه أبو طاهرالأنباري (٣). في ميافارقين كما في كل ديار بكر والجزيرة. دأبَ السلاجقة على دفع مبالغ من المال ابتغاءَ تحسين الوضع الاقتصادي للسكان (٤). فسكّانُ ميّافارقين هم من طلبَ مجيءَ السلطان بركياروق سنة ميّافارقين هم من طلبَ مجيءَ السلطان بركياروق سنة على قبول مفاتيح المدينة (٥).

<sup>(</sup>۱) Amedroz ص ۱۳۰ – ۱۳۱.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۱۳۲.

Amedroz (۲): ص ۱۵۰–۱۵۰.

<sup>(</sup>٤) نفسه: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) نفسه: ص ١٥١.

مهما يكن فنحن أمام سُكان لعبوا دوراً كبيراً في كلّ المنطقة، وأجبروا الحكّام على تغيير مشاريعهم، ابتغاء خدمة مصالح الشعب أكثر فأكثر. هـذا الحرراك لعبه كلُّ الشعب، وليس فقط أبناء الطبقة الميسورة (۱). وإذا نحن أضفنا إلى ذلك أنصار الحمْدانيين في ديار بكر، والقاعدة العربية للسُكّان(۱) بحضور حاكم كردي، وفي ظل غياب قاعدة كرديّة كافية لتستطيع دعْمَه، يمكننا أن نتساءل بشكل أو بآخر عمّا إذا كان جرة من السكان على الأقلى (۱) لا يتعاطف مع الشيعة؟!

يمكننا تكوين فكرة أوضح حول هذا الموضوع بعد تحليل السياسة المروانية.

ب- السياسة المروانية في الميزان:

بين البويهيين والفاطميين:

لم يستطع المروانيون، وبحكم موقع أراضيهم، اتباعَ سياسة خارج مدار القوتين الكبيرتين المطوِّقتين لديار بكر: البويهيين من جهة، والفاطميين من جهة أخرى

<sup>(</sup>۱) نفسه: ص۱۵۰.

<sup>(</sup>٢) حصل ضمور للعنصر التغلبي لصالح القيسي (canard: تاريخ السلالة ص ٥٧٦).

<sup>(</sup>٣) يجب ألا ننسى وجود قسم مسيحي بين السكان ( Amedroz).

الذين اضطروا لقتالها أولاً لإقامة أمارتهم. لذلك سوف نرى عندهم سياسة مُقرّبة من الشيعة، ملائمةً أكثر للإثنى عشريين من «السبعيين» / الإسماعيليين، إذ أنهم كانوا مقربين من الأوّل أكثر من الآخرين.

كان الخلاف بين باذ والبويهيين (۱) ثم الحمدانيين حقيقة بديهية. إذ أنّ هـذا القائد جاء لانتزاع أراض كانوا يملكونها. كان هذا الإعتداء موجّها بنحو أخصّ نحو البويهيين الذين كانوا أسياد المنطقة التي كان حمدانيو الموصل مرتبطين بها سنة ، ٣٨ه. انتزع ابن أخته أبو علي السلام لحمدانيي الموصل، وجعل يحكم من قبل الخليفة العزيز (٢). ثم تمّم هذه السياسة بالتحالف مع حمدانيي حلب المرتبطين بمصر سنة ٣٨٦ه.

لكنهم لم يتأخروا في ممارسة سياسة مُتوازنة، فتحسّنت علاقاتهم ببغداد أيام أبي منصور سعيد سنة ٣٨٦ / ٢٠٤هـ الذي تلقّى المرواني الثالث: أبو نصر أحمد سنة ٢٠١ - ٤٠٣ من قبل البويهي سلطان الدولة، ٢٥٤هـ(٣) سبعَ خِلَع تكريم من قبل البويهي سلطان الدولة،

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل B) اک می ۲۵ – ۳۱ – ۲۸ – ۲۹، ۵۵–۵۵، ۷۱–۷۱ ( عامل IX) Amerdoz ( ۱۲۴–۱۲۶

<sup>(</sup>٢) أبو الفدا: مختصر. اا ص١٢٦.

<sup>(</sup>۲) Amedroz (۳) می ۱۳۲-۱۳۱.

مع كتاب مديح وألقاب التشريف ودعمه. وقد تُلي كل ذلك أمام السكان ابتغاء الحصول على دعمهم وإخلاصهم معهم ألقاب الشرف من قبل الخليفة الفاطمي في القاهرة. وبعد عدة أيام وصل وفد بيزنطي إلى ميافارقين، فاحتفل الأمير بعيد الأضحى مُحاطاً بالوفود الثلاثة.

سنة ٣٥٥ هـ / ١٠٤٣ م استقبل المرواني لاجئاً بويهياً هو الملك العزيز ابن جلال الدولة الذي جاء لتمضية بقية حياته في قلعة إسعرد (۱). وفي العام التالي (٣٦٦هـ /٤٤٠١م) أُلقيت الخطبة في ديار بكر باسم السلطان البويهي كاليجار (۲).

#### - وزير اثنا عشري:

نسجل في زمن أبي نصر وصولَ شيعيِّ اثنى عشريٍّ حَسَن السمعة جداً إلى الوزارة هو أبو القاسم المغربي، وذلك سنة ١٠٤ه / ٢٠١م (٣). كان هذا قد لعب دوراً كبيراً إلى جانب الفاطميين والجرّاحيين والعُقيليين والبويهيين والمروانيين. وكانت لهذه الشخصية علاقة قرابة

<sup>(</sup>۱) نفسه: ص ۱۳۵.

<sup>(</sup>۲) اثير: كامل B) ix) ص ٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) إعديم اص ٢٥٩.

مع العلويين. وكان زوج اخته علي بن أبي طالب بن عمر بن علي. لقد كسب هذا الوزير ثقة أبي نصر المغربي وتوفي سنة ٢٨٤هـ/٢٦١م (١). ودُفن في الكوفة بقرب مقام الامام على في مشهد الغريّ (٢).

# - قرآنٌ بخطٌ على:

من الملامح التي تُظهر تعاطفاً شيعياً عند المروانيين، يمكن أن نلحظ أيضاً الأهميّة التي حظيت بها نسخةٌ من القرآن مكتوبة بخط الإمام علي، احضرها المللك العزيز البويهي الملتجئ عند أبي نصر.

اتخذ هذا القرآن قيمةً كبيرة، وتمّتْ توأمته مع الحجر الثمين الأحمر المسمى جبل الياقوت الذي كان يـزن سبعة مثاقيل، واعتُبرا هديتين مهمتين قدّمهما البويهي للأمير المرواني (٣).

- علاقات مروانية مع أربع شخصيات بميول شيعية: مرداسيين وعُقيليين:

لقد كانوا متأثرين بصالح بن مرادس لإنهاء خلاف مع

<sup>(</sup>۱) سنة ٤١٧ هـ / ١٠٢٦م بحسب اثير: كامل B) الله ٢٦٢.

<sup>.</sup> ۱۳۱ مس Amerdoz (۲)

<sup>(</sup>۳) نفسه ص ۱۳۵.

عُطير النميري حول أدِسّا (١). تحالفت العائلتان على عهد ثمال ونصر بن مروان.

أمّا فيما يتعلق بالعُقيليين، فقد حصل تحالفٌ عائليٌّ على عهد قرواش المعروف جيداً بميوله الشيعية. ثم تحالف مع مسلم بن قريش ابتغاء التصدي لإبن جهير، الذي احتلّ الجزيرة من قبَل السلاجقة (٢).

### - الصراع المرواني مع السلاجقة:

إذا كان حكْمُ أبي نصر تجربةً سياسيةً مهمةً لهذه الإمارة الفتيّة بين قوتين متفوقتين جداً، فقد أتى السلاجقة لتعقيد هذه التجربة.

أتى طغرل بك مع ١٠٠٠٠ فارس لاحتلال ديار بكر، رافضاً الانسحاب مقابل مبلغ من المال. فاضطر أميرُها لمحاربته. وبالنتيجة نجح في هزيمة السلاجقة وأسرعدد من رجالهم (٣).

ولكن بالرغم من أن أبا نصر ألقى الخطبة باسم طغرل بك، كما سنرى لاحقا، فإن هذا الأخير جاء سنة ٤٤٨ هـ/٥٦ م

<sup>(</sup>۱) إعديم ا ص.٢٥٩

 $<sup>^{1}</sup>$  اثير: كامل  $^{1}$  (B) ص  $^{1}$  ال بن العديم  $^{1}$ 

Amedroz (۲) می

م لوضْع اليد على نصيبين و ديار بكر (۱) و محاصرة ميّافارقين سنة ٥٥٥هـ / ٦٣٠ م، ابتغاء إجبار الأمير ابي القاسم نصر (٣٥٥هـ ٢٧٢ هـ / ١٠٦١ – ١٠٨٠م) على ترْك الإمارة لأخيه سعيد. دفع الأمير ٥٠٠٠٠ دينار مقابل انسحاب الجيوش السلجوقية، و ترك آمد لأخيه سعيد (٢).

وفي العام نفسه (٥٥ هـ/٦٣ ، ١م) طُرد ابن جهير من ديار بكر، وجاءت جيوشُ سلجوقيّةُ بقيادة سلّار لمحاصرة ميّافارقين. فقُـتـل شقيقان للأمير، وقُتـل سلّار (٣). وهكـذا نجح المروانيون بإنقاذ أنفسهم من ثلاث محاولات سلجوقية للسيطرة على ديار بكر عنوةً.

وعلى الرغم من أنّ لقاء نظام المُلك ألب أرسلان سنة ٤٦٣هـ/١٠٧م قد هـدّاً الوضع، فإن ابن جهير العامل لصالح السلاجقة، قد نجح سنة ٤٧٧هـ/١٠٥٥م بقيادة جيش تركماني سلجوقي للسيطرة على ديار بكر(٤). وقد نجح مع ابنه بوضْع نهاية للإمارة المروانية سنة ٤٧٨هـ/٢٥٨م. بعد

<sup>(</sup>١) أبو الفدا: مختصر اا ص ١٧٥.

Amedroz (۲) من ۱٤٢.

<sup>(</sup>۳) نفسه ص ۱٤٤.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل B) IX) من ١٣٤، ١٤٢-١٤٤، ابو الفدا: مختصر II ص ١٩٦،٢٠٠ ص Amerdoz /١٩٦،٢٠٠ ص ١٤٢-١٤٧، طبّاخ ا ص ٣٤٧.

سبع سنوات، جاء الأميرُ المروانيُّ منصور ليحكم ميّافارقين لمدّة خمسة أشهر، مستغلاً الفوضى التي حصلت بعد موت ملك شاه. لكن البلدَ لم يُعتّم أن وقع بين يدي تُتُسش عمّ السلطان بركياروق سنة ٤٨٦هـ/١٩٤، قبل إعادتها لبركياروق نفسه الذي كان قائد السلاجقة في العراق. لكن المروانيين استمرّوا مع ذلك بالتأثير على ديار بكر لعدة سنوات بعد انتهاء وجودهم الرسميّ (۱).

هذه هي، نوعاً ما، بعضُ الملامح التي بإمكانها أن تصنع من مروانيي ديار بكر إن لم يكونوا شيعة، فإنّهم على الأقل لم يكونوا أخصاماً لهم. هذه السياسة أملاها عليهم محيطهم الشيعي (بغداد البويهية والقاهرة الفاطمية)، كذلك وجود قسم كبير من الشيعة والنصارى بين سكّان إمارتهم. جاء كل ذلك قبل وبعد ظهور السلاجقة على مسرح العراق وإمارتهم. وإن يكن هذا الظهور قد أجبرهم على تعديل سياستهم، دون التمكن من الإفلات من الخطر السلجوقي، الذي جاء ليفرق كل المسرح بهذه الاطروحة بفارق بضع سنوات بين منطقة وأخرى.

Amerdoz (۱) ص ۱۵٤

#### - مظاهر تقرّب من السلاجقة:

إذا كان المروانيون قد أظهروا الكثير من التعلّق بإمارتهم، فقد أظهروا أيضاً الكثير من الموهبة السياسية في سبيل الحفاظ عليها أمام رياح الشرق (الغُزّ، السلاجقة) العاتية. ضمن هذا الإطار من السياسة، يمكننا تفسير التقرّب السّلجوقي – المرواني، الذي بدأ أيام أبي القاسم نصر أثناء حملة الغُرز سنة ٢٠٤٥/ ١٠٢٩م.

قام الغُزّ بحملة نهب واسعة (١). حاول المروانييون والعُقيليون معاً وقف الموجة التي اجتاحت نصيبين وسنجار والخابور. إلا أن تدخُل طغرل بك السُّلجوقي هو الذي وضع نهايةً لهجمة الغُزّ وانقذ الإمارة المروانية (٢).

سنة ٤١٤هـ/ ١٠٤ه وفي نفس السنة التي مُنع فيها سكان الكرخ في بغداد من إقامة مراسم عاشوراء، أُلقيت الخطبة من قبل أبي نصر باسم طغرل بك (٣). فقد أقام أبو نصر علاقات جيّدة مع طغرل وتبادلَ الهدايا معه (٤). وضمن إطار هذه العلاقات الجديدة، استقبل حفيد

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل B) IX) ص ٣٨٦ – ٣٨٧.

<sup>(</sup>۲) نفسه IX ص ۳۸۹.

<sup>(</sup>۲) نفسه IX ص ۵۵۱، ۵۲۱.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل XI ص ١٨.

الخليفة القائم، الذي سوف يصبح المُقتدي، في آمد سنة ، ٥٤هـ/١٥ مع أمه بعد ثورة البساسيري في بغداد (١) التي انتهت بإلقاء الخطبة المستنصرية في بغداد.

بعدعدة سنوات (٢٦ هـ/١٠٧ م)، وبالرغم من المحاولات السلجوقية الثلاث المذكورة سابقاً، حصل لقاءً مُهـمُّ في تاريخ العلاقات بين الطرفين، فقد أتى نظام الملك لزيارة أبي القاسم نصر، الذي التقى بدوره السلطان الب إرسلان، وحصل تبادل للهدايا، وعاد بعدها المرواني بلقب «سلطان الأمراء» (٢).

ارتفعت اصوات في البلاط السلجوقي، قبل سقوط ميّافارقين تماماً سنة ٤٧٨هـ/١٠٨م، حول السلطان ابتغاء تسليم منصور (٤٧٦هـ/١٠٨م-٤٧٨هـ/١٠٨م ميّافارقين وآمد ومناطق أُخرى في ديار بكر. لكن الأمير رفض بانتظار نتيجة مقاومة أبي سالم (٣). تُظهر هذه الأصوات في البلاط نوعاً ما رأياً سلجوقياً ميّالاً لكسب المرواني والخضوع لمخطط ابن هجير، الذي نفّذ بحملته تصفية حساب مع المروانيين. لكن عزوف الأمير يُفسّرُ بالعودة حساب مع المروانيين. لكن عزوف الأمير يُفسّرُ بالعودة

Amerdoz (۱) من ۱۳۵.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۱٤٤

<sup>(</sup>۳) نفسه ص ۱٤٦

إلى العداوة السلجوقية بعد فشل سياسته التقريبية. لكن الأوان كان متأخراً والإمارة كانت قد ضاعت.

بعد هذه المحاولة في البحث عن التشيّع في ديار بكر في العصر المرواني وعند الأمراء المروانيين، يمكننا القول أن هذه المرحلة تقع في إطار الانتشار الشيعي. وكانت المنطقة واقعةً بين الاثنى عشريين والسبعيين / الإسماعيليين. ولم تستطيع الحكومةُ الكرديةُ أن تخطو خطوة إلى الأمام ابتغاء تحقيق العودة إلى الخط القويم للمعتقد. وكان المروانيون مضطرين للتأرجح بين الفاطميين والبويهيين أحيانا إلى عدم مناقضتهم خلال ستين عاما تقريبا ٣٨٠هـ-٣٦٦هـ (خطبة ابي كاليجار) أو ٤٤١ هـ (خطبة طغرل بك). بينما لم يكن الحال كذلك في السنوات الاربعين للتأثير السلجوقي ٤٤١- ٤٧٩هـ، حيث كان عدم الثقة مُهمّا. وجاءت الجيوش السلجوقية عـدة مرات لتهديد المروانيين قبل وضع حــــ لأعمالهم سنة ٧٩هـ.

3- عُقيليوا الموصل (٨١هـ - ٨١هـ / ٩٩٠ - ١٠٨٨ م): كانت آخر سلالة عربية كبيرة في الشرق قبل هذه الفترة هي سلالة العُقيليين التي كانت لها نقاط تشابه كثيرة مع المروانيين، أقله من حيث تواريخ الولادة ونهاية الكيان السياسي التي تتقارب. وكان الوضع الجغرافي والسياسي ذاته، وإن يكن الأول أقرب إلى الجنوب بقليل من الآخر. وظلت بغداد من جهة والقاهرة من الأخرى المحور التي تدور حوله هاتان السلالتان، قبل أن يأتي السلاجقة للحلول مكان البويهيين، ولإعطاء بغداد منحي آخر ولحر ف السياسة العقيلية، ما أن صار العقيليون على الطريق نحو الغرب محاولين استرجاع محور القاهرة، دون أن ينسوا محور بغداد السلجوقي، ابتغاء انقاذ النصف الشرقي لإمارتهم.

## أ - استمرار الإمارة الحمدانية في الموصل:

إن المصادر التي عُدنا إليها، كما الأعمال الحديثة، لا تعطي معلومات فيما يتعلق بسكان هذه الإمارة، لا نستثني من هذه المُلاحظة إلا دراسة كانار على تاريخ السُلالة الحمدانيّة (١)، حيثُ استنتج من خلال غياب أيّ معلومات عن التغلبيين عند بدء العدوان الكردي باتجاه الجزيرة، أنّ العُقيليين وجدوا مكانهم تكتيكيّاً في حقيقة أنّ العنصر التغلبي كان في حالة ضمور، على حساب الاندفاع القيسي نحو الجزيرة.

<sup>(</sup>۱) Canard : تاريخ السلالة الحمدانية ص ٥٧٤-٥٧٦.

لأن السياسة الحمدانية الحربية ولدت خسائر سُكَانيّة بين المجموعة التغلبية من جهة، ومن جهة أُخرى هجرة تغلبيّة واسعة باتجاه الأراضي البيزنطية وسوريا الشمالية.

ولكن هل يعني ذلك أنّ الصورة السُكّانيّة للجزيرة قد تغيّرتْ كثيراً، على الأقل على المستوى السياسي – الديني؟ من المؤكد أن المائة عام من حكم العُقيليين لم تستطع أن تمحو، أو لم تحاول أن تمحو، كلّ ما كان متأصلا في الجزيرة. وقد أعطى الحمدانيون للمنطقة السيادة، كما التعاطف مع التشيع الذي لم يكن غريبا عن هذه المنطقة.

وبدل أن يعمل العُقيليون لصالح ابناء قبيلتهم الحمْدانيين المتراجعين، أتوا للتصدّي لباذ ليستولوا على السلطة(١) لأجل مصالحهم الخاصة.

## ب - السياسة العُقيلية في الميزان:

#### بين البويهيين والفاطميين:

كما كان حال الحمدانيين، كان الخضوع العُقيلي للبويهيين أمراً لامفر منه، يُمليه حالُ الإمارة الاقرب إلى بغداد من القاهرة. وكان هذا الخضوع ظاهراً بحسب

<sup>(</sup>۱) اثير: امل b) IX) ص۷۰-۷۱ / CANARD: تاريخ السلالة / ٥٧٥.

Zetterteen (۱). ولكن بالرغم من كل ذلك وصل ممتّلٌ بويهيٌّ إلى الموصل سنة ٣٨١هـ لمراقبة ابي الذوّاد محمد بن المسيّب (۱) الذي بقي السيّد الحقيقي. لقد أملى الخلافُ مع ممتّل بغداد على العُقيليين أن يُلقوا الخطبة في الموصل سنة ٣٨٢هـ باسم الخليفة الفاطمي العزيز (۱).

يبدو أن العُقيليين كانوا مستعدّين لإلقاء الخطبة باسم خليفة بغداد ومُساندة السلطان البويهي، ومُساهمة الحمْدانيين بنفس بالطريقة بـ «كنز الدولة» ، دون القبول بتدخُّل بويهيً متقدم أكثر. لأجل ذلك، وبعد موت أبي الذوّاد، أجبر أخواه مُمثّل البويهيين على ترْك الموصل(٤). وحلّت المصالحة مع بهاء الدولة البويهي في الخطبة وبمساهمة «كنز الدولة» (٥).

لكن البويهيين جهدوا في ممارسة تأثير اكثر وسلطة أكثر على مَن هم تحت سلطتهم. مما دفع قرواش (٦) إلى الدخول في صراع مع البويهيين سنة ٣٩٢هـ/١٠٠١م.

<sup>.</sup>A ۱۰۳۹ ص .K.V.Zetterteen: art Okailides E.I. III (۱)

<sup>.</sup> (۲) اثیر: کامل B) IX) ص ۷۵، ۹۲.

<sup>(</sup>۲) اثير: كامل (IIX ( A ص ۲۵۳–۲۵٤.

<sup>(</sup>٤) اثير:كامل B) IX) ص ١٢٥.

<sup>(</sup>۵) نفسه IX ص ۱۲۲.

<sup>(</sup>٦) كانت لقرواش فترة حكم طويلة ابي نصر المرواني (٣٩١هـ/١٠٠٠م-٤٤١هـ/١٠٤٩م).

بعد سنة على اغتيال والده مقلّد على يد مواليه الأتراك(۱) سنة ٩٩هـ / ١٠٠٨م، بحسب ابن الأثير (۲) وسنة ١٠٤هـ/ ١٠٠٨م بحسب ابي الفدا و Laoust (٣)، ألقى قراوشُ الخطبة باسم الخليفة الفاطمي في القاهرة الحاكم في كل من الموصل والأنبار والمدائن والكوفة. وهذا ماقاد laoust إلى وصفه بالأمير الشيعي.

مهما يكن فإن قرواش، من خلال تصدّيه للبويهيين الاثنى عشريين، وجد نفسه عند الفاطميين السبعيين / الإسماعيليين. لكن الجهة الأولى كانت مؤثّرة أكثر، فاضطر قرواش لقطع الخطبة الفاطمية للعودة إلى العبارة البويهيية (٤).

سنة ١١١هـ/ ١٠٢٠م اعترض قرواش على بغداد بمعاونة العسكريين الاتراك، في ظل غياب المساعدة الفاطمية. وهكذا وجد نفسه مهزوماً (٥٠).

لكنّ ذلك مهّدَ لدخول قُوة جديدة على المسرح. أكمل الأميرُ العُقيليُّ الاعتمادَ على الاتراك مع ثقته بقوته.

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل B) IX) ص ۱٦٤،۱۷۰.

<sup>(</sup>۲) نفسه ix ص ۲۲۳.

<sup>(</sup>٣) ابو الفدا: مختصر اا ص ١٣٩-١٤٠ / laoust: تصدعات ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل B) IX/ أبو الفدا: مختصر II ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٥) نفسه ص ٣٢١-٣٢٢.

سنة ٢٣٤هـ/ ٠٤٠ م حرّضَ أتراكُ بغداد على جلال الدولة البويهي. ولكن وجبَ عليه الخضوع للبويهين، لأنه تـار على الأترك (١) بعد علاقاته الجيّدة معهم.

صحيحٌ أنّهم لم يكونوا مضطرين لأخذ رأي الفاطميين

بغداد والقاهرة.

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل IX ص ٤٩١،٤٩١.

<sup>(</sup>٢) سوف تُدرس هذه هذه المسالة في إطار العلاقات مع السلاجقة.

<sup>(</sup>٣) اثير: كامل b) ix) ص ٥٨٦.

<sup>(</sup>٤) نفسه IX ص ٦٢٦.

طالما أن الأمور كانت تجري جيداً مع بغداد، لكن مسلم (۲۵۳ – ۲۷۸ هـ / ۱۰۲۱ – ۱۰۸۰م)، وبتأثير ميوله الشيعية (١) وقبل بسُط إمارته نحو سوريا الشمالية، دخل في دائرة التأثير الفاطمي (٥٨ ٤هـ/١٠٦م). لكن السيطرة على حلب سنة ٢٧٦هـ/١٠٨٠م جعله يفقـدُ تحالفاً مع الفاطميين ابتغاء انتزاع دمشق من تُتُش(٢). لكنّ الفاطميين كانوا غير قادرين على إرسال فرق مساعدة / إسناد لدعم إمارات سوريا الشمالية والجزيرة لوقف الاندفاع السلجوقي نحو الغرب. ذلك ما أجبر مُسلم في النهاية على إلغاء كافة مشاريعه مع الفاطميين، وعلى التكيُّف مع الوضع الجديد. ولم يكن ذلك صعبا على شيعيِّ معروف جيّـداً ، فهو لم يستطع الاعتماد على القوة الفاطمية حتى في المواقف الأكثر حَراجَةً وخُطورةً (٣). العُقيليون والبساسيري:

لا يمكن إطلاقاً أن نضع الصراع بين قريش بن بدران والأمير الشيعي دبيس بن مَنزَيد الحلّي (٤)، كذلك مع

<sup>(</sup>١) سوف نعالج الملامح الواضحة لتشيع العقيليين بشكل منفصل.

<sup>(</sup>۲) أثير: كامل B) IX / ص ۱۲۷ / طبّاخ ا ص ۱۳۵ / sobernheiM : art / ۳٤٦ مسلم بن قريش. ا.E. اا ص ۱۸۸ – ۱۸۹۸ .

<sup>(</sup>٣) إبن العديم ١١ ص ٥٥٥-٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) ولاية شيعية كاملة: اثير: كامل IX ص ٥٧٧–٥٧٨.

البساسيري حمو ابن دبيس، الذي جاء لينتزع الأنبار من الغقيليين سنة ٤٤١هـ/٩٤ مرا)، في إطار الخصومة مع الغقيليين سنة ٤٤١هـ/٩٩ صراعات إقليميّة أُقحمتْ فيها الشيعة، مع كون وجود صراعات إقليميّة أُقحمتْ فيها المصالحُ العُقيلية. ففي هذا الاتجاه هــدّد قُريشُ مدينة الحلّة سنة ٤٤٤هـ /١٠٥١م، وسلب إبلاً وماشية من الحلّة سنة ٤٤٤هـ /١٠٥١م، قبل طرّده من الأنبار (٢). البساسيري سنة ٤٤٦هـ/٥٠١م، قبل طرّده من الأنبار (٢). أقتُحمت الموصل سنة ٤٤١هـ/٥٠١م. وتحالف قريش مع اعدائه السابقين ليدخل عاصمَتها (٣).

هناك سببان اثنان أمليا على قريش سياسته مع هذين الشيعيين، الأول: هو المصلحة الإقليمية لإمارته، والثاني هو بغداد، من خلال ضغط سلاطينها السلاجقة. بعد استيلاء السلجوقي إبراهيم ينّال شقيق السلطان على الموصل، لحق العقيليُّ بالبساسيري في الرحبة، وحاول معه انتزاع الموصل من ينّال دون أن ينجحا. فاحتلا بغداد حيث القيتُ الخطبة باسم الخليفة الفاطمي وبحسب العبارة الشيعية، ورُفع الأذان به (حي على خير العمل)(1). لكن

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل IX (B) ص ٥٨٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه IX ص ۵۸۸، ۵۹۸، ۲۰۰۰.

<sup>(</sup>۳) نفسه IX ص ۲۲۵–۲۲۳.

<sup>(</sup>٤) قلانسي ص ٨٨.

قريشاً لم يتأخر في لبس السواد والإلتحاق بالخليفة تاركاً حليفه لنهايته المحتومة (١).

إنه الخوف من القوة السلجوقية هو الذي وضعه في المأزق، وهو الذي تركه يخون حليفه كي ينقذ نفسه ويعود إلى ملكيته.

#### العُقيليون والسلاجقة:

كانت العلاقات بين العُقيليين والسلاجقة طبيعية، كما كانت مع البويهيين أو أي قوة أخرى جاءت للسيطرة على بغداد لوضع الخليفة تحت وصايتها.

مع استيلاء طغرل بك على بغداد سنة ٤٤٧هـ/٥٥٠م م لم يُطرح موضوع التّقـرُّب مع هـذه القوة الفتية جديّـاً. وكان الاتراكُ في خدمة بويهيي بغداد، كذلك في خدمة عُقيلييّ الموصل. فقد كانوا يتحـرّكون دون القدرة على تغيير السُّللات الحاكمة.

بدأت المسألةُ التركيةُ تصبح جديّـةً للعُقيليين على عهد قرواش عندما استولى الغُزّ، موالي طغرل بك، على الموصل وألقوا الخطبة باسمه. دافع العربُ، وعلى رأسهم

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل B) الکر: ۱۲۰، ۱۳۳، ۱۳۳، ۱۳۹، ۱۳۲۰ / قلانسي ص ۸۹.

العُقيليّون، عن مناطقهم، وقاتلوا الغُـزّ(۱)، متعرضين لصعوبات من جانب الاتراك الذين كانوا في الجيش العُقيلي كما في الجيش البويهي.

حاول العُقيليون الذين شعروا بأهميّة الاتراك استعمالهم للتحرر من القيود البويهية. وفي السنة ٣٦هه / ١٠٤٠م حرّض قرواشُ أتراكُ بغداد ضد جلال الدولة كما رأينا. ولكن وجب عليه التنكُّر لهذا المشروع تحت ضغط عُقيل وعــدم ثقته بالأتراك.

لكن بداية التكريم العُقيلي للسلاجقة حصل سنة ٢٤٤هـ/٥٠١م، عندما سيطر قريش بن بدارن، المختلف مع البساسيري، على الأنبار وألقى الخطبة باسم طغرل بك (٢)، الذي كان يمثّل القوة الوحيدة في المنطقة القادرة على الوصول إلى بغداد لوضع الخليفة العباسي تحت وصايتها. كانت وجهة نظر قريش منطقيةً جداً. فجاء في السنة التالية لا٤٤هـ/٥٠٠م إلى بغداد لمقابلة السلطان السلجوقي طغرل بك نفسه الذي كان قد احتلّ العاصمة لتوّه (٣).

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل B) IX) ص ۳۸۷–۳۹۱.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل IX (B) ص ۲۰۰.

<sup>(</sup>۲) نفسه XI ص ۲۱۱.

وللدفاع عن مصالحه، استمرّ قريش بسياسة التقرّب من بغداد، فقاتل مع ابن قطلمش الشيعيين البساسيري ودبيس دون النجاح بذلك(۱). ثم تصالح قريش مع خصومه لأجل استعادة الموصل، حيث كانت الخطبة فاطمية. ولكن عند قدوم طغرل بك أعيدت الخطبة السلجوقية(۱). وإن يكن قريش قد قاتل ضد السلاجقة بعد سيطرة ابراهيم ينّال على الموصل. ذلك تحديداً لأنّه فقد القضية التي لأجلها كان مضطرا للتقرب منهم. ولكن عندما أصبح في بغداد مع البساسيري، أقدر بقوة السلاجقة وخان حليفه بهدف الحصول من السلاجقة على الثقة المفقودة.

لكن شرف الدولة مسلم بن قريش ظلّ الأمير العُقيلي الوحيد الذي وجد أكبر قدر من الصعوبات في علاقاته مع السلاحقة. إذ أنه كان مضطرّا للدوران على محوري الفاطميين والسلاحقة في نفس الوقت للحصول على إمارة مُزدوجة (الموصل وحلب)، أو حتى مثلّته إذا أخذنا بعين الاعتبار نواياه بالوصول إلى دمشق.

كان مسلم أميراً شيعيا علناً أكثر من باقي العُقيليين.

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل IX ص ٦٢٥-٦٢٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه IX ص ۲۲۷–۲۲۹.

وكان من المنطقي بالنسبة اليه الاعتراف بالخلفاء الفاطميين الشيعة قبالة الخليفة السُّنّي العباسي تحت الوصاية السلجوقية. لكنّ السلطان ألب أرسلان، الذي كان يسعى للّحاق به وانتزاعه من دائرة التأثير الفاطمي، استدعاه إلى بغداد سنة ٥٨٤هـ/٢٦٠ م، حيث تلّقى الخِلَع ومُـدُناً في بلاد مابين النهرين (الانبار، هيت، حربا، البوازيج)(۱). ومن المحتمل جدا أنه تنزوج في هذه الفترة من خاتون عمّة ملك شاه (۱) التي عندما ترمّلت، تزوجت من أخيه ابراهيم. بعد هذه المعاهدة اضطر مسلم لقتال بني كلاب (الشيعة) في الرحبة، لا لشئ إلا لأنهم كانو من اتباع الفاطميين (۱).

استمر مسلم بالتعويل على رضى بغداد. فاجتاح حلب سنة ٤٧٢هـ /١٠٨٠م، متأكدا من مساعدة السلطان ملك شاه ابن ألب ارسلان، و طالباً من بغداد أن تنصبه أميراً مقابل المال(٤). لقد أراد مسلم الاستفادة من التناقضات بين سلاجقة سوريا وسلاجقة العراق، دون أن

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل B) IX) ص ۵۱ /sobernheim: art مسلم بن قريش B.III] ص ۸۰۸–۸۰۹.

<sup>(</sup>٢) إ بن العديم اا ص ٧٦ / بحسب sobernheim هي صفيّة: art. مسلم.

<sup>(</sup>٣) اثير: كامل B) IX) ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) نفسه XI ص ٥١ / ابوالفدا: مختصر II ص ١٩٤ /طبّاخ ا ص ٣٤٤.

ينسى مَدَّ يده للفاطميين(١).

أغضبت هذه السياسة ملك شاه، الذي أرسل ابن جهير سنة 270 - 1.00 م (۲) ابتغاء انتزاع سوريا الشمالية والجزيرة من مؤيدي الفاطميين. فهزم مُسلم ومنصور بن مروان قرب آمد. بعد خيبة أمله، تقرّب مسلم من السلطان ملك شاه، بفضل عمليّة ابن الوزير نظام الملك، وطلب منه العفو راكعاً، فعفا عنه السلطان وأعاده إلى ممتلكاته (۳)، فأكمل نشاطه في سوريا الشمالية، وإن يكُن قد قاتل ابن قتلمش سنة 200 - 1.00 ما فقد كان ذلك بايحاء من ملك شاه ومن دون معارضته. فخسر المعركة لأن التركمان في صفوفه لم يكن لهم ثقة به، وانقلبوا الى جانب عدوّه (٤).

سنة ٢٩٩هـ/١٠٨٦م (٥) سيطر تُتُـش على حلب، ثم تركها عند وصول السلطان ملك شاه الذي أخـذ قلعة سالم بن بدران العُقيلي مقابل قلعة جعبر. وأقـام على حلب قاسم

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل B) IX) ص ١٢٧.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل IX (B) ص ۱۳۱/عدیم II ص ۷۵، ۸۶.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم اا ص ٨٥/ sobernheim: art. مسلم بن قريش.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل XI ص ١٤٠ / طبّاخ ا ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) اثير: كامل IX ص ١٤٨ / ابو الفدا: مختصر II ص ١٩٧/ عديم II ص ١٠٠-١٠٢.

الدولة اق سنقر المؤسس الحقيقي للامارة الزنكية. في الموصل، خلف ابراهيم أخاه مسلم (۲۸ هـ/٥٨ مر الموصل، خلف ابراهيم أخاه ملك شاه الى بغداد حيث ألقي في السجن. وحكم الموصل فخر الدولة ابن جهير. وبعد موت ملك شاه عادت الموصل عُقيلية، لكنها سقطت بيد تُتُش سنة ٤٨٦هـ الذي كان سلجوقياً أكثر منه عُقيليا (۱). بعد السنة ٩٨٩هـ/، ٩٠ م أصبح القادة العسكريون الاتراك أسياد سوريا وبلاد مابين النهرين. يجب أن نفهم أنّ إبراهيم آخر عُقيلي حقيقي في الموصل. ومع مسلم اختفت القوة العقيلية فعلياً.

# الملامح الواضحة لتشيع العُقيليين:

حتى الآن، وفي طور البحث عن قواعد وأسباب السياسة العُقيلية، وإظهار كيف أن هذه السياسة في طرفيها المقرّب من الفاطميين والمقرّب من السلاجقة، قد استطاعت عدم مناقضة تشيّعها الذي سوف يُكشف بشكل أوضح فيما يلي: إن لم تكن لدينا معلومات تستطيع تأكيد تشيّع كل العُقيليين، فلدينا على الاقل معطيات أكيدة عن مسلم بن

<sup>(</sup>١) كانت امه سلجوقية، عمة ملك شاه.

قريش الذي كان «رافضيّاً حبيثاً يشتم السّلف(١)».

لسنا نعرف ما كان المقصود بكلمة «رافضي» التي تصف الشيعة كافّة. وفي سبيل الإجابة على التساؤل فيما يخص مسلم نستعرض ما يلي:

بحسب الزركلي(٢)، كان مسلم شيعياً، اضطهد السّنة في حرّان، وفكّر بالاستيلاء على بغداد بعد طغرل بك. قبره موجود منذ السنة ، ٦٥هـ تحت قبّة بناها في مشهد الامام الحسن العسكري (٣). لم يكن مسلم شيعياً بشكل علني فقط، بل ان عامله في حرّان جعفر العُقيلي أعلن بدوره تشيعه، ماجعل السّنة وتحديدا الحنبليين في المدينة ينتفضون ضده. اضطر مُسلم لترك كرسي دمشق سنة ٢٧٦هـ ليُعيـ د إخضاع المدينة (٤). اضافةً لما قُلنا عن مسلم، هناك مظاهر أخرى أقل وضوحا تعود إليه وإلى قرواش يمكن أن تساعدنا في الكشف عن تشيعهما.

فوزارة أبي القاسم الحسين بن على المغربي على عهد قرواش، وهو الشخصية الشيعية المعروفة جيّداً سابقاً

<sup>(</sup>١) طبّاخ اص ٣٥٤.

<sup>(</sup>۲) زرکلی: أعلام VIII ص ۱۱۹ B.

<sup>(</sup>٣) طبّاخ: اص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) إعديم: اا ص ٨٢-٨٣ قلانسي: ص ١١٦.

عند الجرّاحيين والمروانيين، هذه الوزارة تنطوي على مغزى واضح. نتساءل اذا لم يكن العُقيلي شيعياً اثنى عشرياً فما هو وجه القبول بهذه الشخصية الهاربة من الفاطميين، والتي حاولت منافستهم بتنصيب خليفة مُضادّ اثنى عشري؟! تتضحُ الملامحُ الشيعية الخالصة في سياسة مسلم تجاه سكان سوريا الشمالية الشيعة بمجملهم، فقد فتح أبواب أمارته أمام كل السوريين المضطهدين والهاربين من ظلم تتُشش (۱). بل وذهب إلى أبعد من ذلك عندما هاجم الفرق التركمانية التي جاءت لمساعدة تُتُش لحصار حلب (۱). ودخوله إلى حلب كان تلبيةً لطلب كلابيً مرداسيً (۱). ونتساءل عن ماهيّة الدور الذي لعبه الشريف الحتيتي ونتساءل عن ماهيّة الدور الذي لعبه الشريف الحتيتي لتسهيل دخول مسلم الى المدينة؟!

مهما يكن فإن السياسة التي اتبعها مسلم تفسّر روابطه مع الحلبين، فقد بدأ يصير شعبياً بقوّة: صارت المؤن تُنقَل وتوزّع في حلب، ابتغاء مساعدة السكان على الصمود أمام الحالة المعيشيّة الصعبة (٤)، وحرّر الشريف

<sup>(</sup>۱) إبن العديم اا ص ٦٧.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱۱ ص ۲۱.

<sup>(</sup>٣) ابو الفدا: مختصر اا ص ١٩٤ / إبن العديم اا ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) إبن العديم: ١١ ص ٦٩، ٧٣.

الهاشمي الحتيتي (۱). وجاءت الوفود الشعبية إلى حلب لتقديم فُروض الطاعة لمسلم من جبل بُهراء (منطقة شيعية، هي نفسُها ما يُسمّى اليوم جبال العلويين)، من حمص، من أفاميا ومن شيزر (۲). وعوّضَ على الامراء المرداسيين بإعطائهم مُدُناً صغيرة مثل قلعتى اعزاز وأثارب (۳).

هكذا تظهر السياسة الشيعية لمسلم بن قُريش العُقيلي. ولكن مع بقائه شيعيا فقد أراد التقرّب من ملك شاه السلجوقي، كما رأينا، للحفاظ على الموصل. لكن الحلبيين المنزعجيين من هذا التقرّب أصبحوا عديمي الثقة به، فطالب الشريف الحتيتي كما عرب كلاب بتُتُش دون أن يُريدوه فعلاً (٤).

لكنّ السوال الأخير الذي يجب علينا طرحه قبل أن نختم قصة تشيع العُقيليين، يتعلّق بنوع تشيّعهم بين الأنواع الأساسيّة الثلاثة للتشيّع. فهل كانوا إثنى عشرييين، أم غير ذلك؟

الحقيقة أننا لا نملك معطيات قاطعة يمكن أن تُستعمل

<sup>(</sup>۱) نفسه: اا ص ۲۸.

<sup>(</sup>٢) أيضاً ١١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) أيضاً II ص ٧٠ / sobernheim: art / ٧٠ سلم E.I الصفحة غير مذكورة.

<sup>(</sup>٤) أيضاً ١١ ص ٧٩، ٨٩، ٩٨.

في هذا المجال. لكن موقع إمارتهم الاقرب الى بغداد، والقريبة أيضاً من تأثير العراقيين الذين انتقلوا إلى الجزيرة منذ القرن الاول للهجرة، كذلك تاريخ السبعيين / الإسماعيليين الذين لم يستطيعوا الاستقرار في سوريا منذ سنواتهم الاولى، والذين وجب عليهم الالتحاق بشمال افريقيا لتكوين أول كيان سياسي لهم، ومن تاريخ استقرار حسن بن صباح في قلعة ألموت سنة ٨٤٣هـ.

من كلّ ذلك نستنتج أنّ تشيُّع العُقيليين كان اثنى عشريّاً. سورياالشمالية والمرداسيين (٢٩٣هـ/١٠٠١م-٤٧٢هـ/٠٠٨م).

من الحمدانيين إلى المرداسيين.

- الغلمان (٣٩٢هـ-٢٠٤هـ) بعد سعيد الدولة المتوفى سنة ٣٩٢هـ انتهت الامارة الحمدانية فعليّاً. وسيطر على الحكم غلمان الحمدانيين (لؤلؤ وابنه منصور).

أثبت الحلبيّون، الاثنا عشريّون بمعظهم، أثناء حكم آخر الحمدانيين، تنكَّرَهُم لأي نوع من التعصّب والعدوانية تجاه الدولة الفاطمية. كانت الخطبة فاطميّة والمساهمة بالأموال كانت محترمة. لكن انقلاب لؤلؤ الذي خلفه ابنه منصور،

أظهر فترة من العداوة للاثني عشريين من خلال:

- طابع حكومتهم المعادي للشعب، فكسبوا حقد الحلبيين (الشيعة (۱))، وذلك بتقريب تقريب النصارى واليهود (۲) وإبعاد القبيلة العربية الاثنى عشرية الأكبر: بني كلاب. كانت كلاب تجمع السكان حولها، وبدأت بمعارضة نشطة ابتغاء إعطاء حلب إلى أبي الهيجا أحد أبناء سعد الدولة (۳).

اجبر ثقل كلاب منصور على التفاوض (٤) ولكن بسبب التعلق بالسلطة نشب الخلاف مجدّدا، فسجن زعماء كلاب (٥)، وعلى رأسهم صالح بن مرداس الذي تمكّن من الهرب وأعاد جمع الكلابين واجبر منصور على التفاوض مرّة أخرى. وكانت النتيجة ذاتها. فما كان من الحلبيين الغاضبين من سياسة منصور إلا أن هاجموا مقرّاته وبيوت النصارى واليهود (٢) وأجبروه على الجلاء إلى أنطاكية سنة النصارى واليهود (٢) وأجبروه على الجلاء إلى أنطاكية سنة

<sup>(</sup>١) إبن العديم اص١٩٨.

<sup>(</sup>۲) نفسه ا ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٣) أيضا: اص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) أيضاً: اص ١٩٩.

<sup>(</sup>۵) اثیر: کامل B) |X| (۵) ص ۲۲۸ را. عدیم |X|

<sup>(</sup>٦) إبن العديم ا ص ٢٠٩.

- طابع التقرّب من الفاطميين لدى حكومة الغلمان، الذين كانت لهم علاقات جيدة مع الخليفة الحاكم، وحصلوا منه سنة ٤٠٤هـ/١٠١م على السماح بحكم حلب ومساعدة حاكمهم على طرابلس ابن حيدره(١).

هذا المظهر يُفسّر على أنه معاداة للتشيع الاثنى عشري. من حيث أنه مرتكزٌ على أهداف نفعيّة من قِبَل الغلمان ابتغاءَ الحصول على الدعم المعنوي والمادي من الفاطميين لحكم حلب واضطهاد السكان الشيعة الاثنى عشريين. لذلك فشلت تجربة الغلمان، لأنهم فقدوا مساعدة من كان يجب ان يكسبوهم. واثبت الاثنا عشريون قوتهم وجدواهم في اللعب بمصير سوريا الشمالية.

#### -الفترة الفاطمية القصيرة (٦٠ ٤هـ - ١٥ ٤هـ):

إنما استطاع الفاطميون وضع حلب تحت وصايتهم أثناء هذه الفترة، فذلك لأنهم اظهروا أنفسهم شعبيين، وجهدوا في كسب ود السكان الشيعة في المدينة.

#### هذه السياسة الشعبية تظهر من:

- اقتسام حكومة الإمارة بين فتح القلعي قائد القلعة وصالح

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل B) IX) ص ۲۲۸/ إبن العديم ا ص ۱۹۸-۲۰۰.

- بن مرداس زعيم بني كلاب (١). وعندما اصبحت هذه القبيلة مَحظيّة، أكّدت خضوعها للفاطميين.
- المساعدة والحكم المُتسامح الذي أمّنه الحاكم للحلبين. فأرسل من جانبه والي طرابلس وصيدا. وأمر الطائي حسان بن مفرّج والكلبي سنان بن عليان بمساعدة حلب(٢).
- إرسال حُكَام قرامطة (شيعة) بعد السنة ١٠٤هـ/١٠٢م ابتغاء عدم إثارة السُكان.
- خُضوعُ الخليفة الظاهر أمام رغبة بني كلاب، عندما دعمتْ عزيزَ الدولة ضدَّ الفاطميين. أرسل الخليفةُ التفويضَ إلى حاكم حلب ٣ كي لا يفقد المدينة، وبانتظار اللحظة المناسبة لكسب السُّكّان. حصل ذلك بعد فكرة إرسال القرامطة إلى المدينة.

تُظهرُ هذه الفترة مرةً أُخرى أهميّةً سُكّان حلب في سياسة مدينتهم. هو ذا ما يُفسّرُ من جهة لينَ الحكومة الفاطميّة، ومن جهة أُخرى هذه المُنافسة بين الإثنى عشريين والسّبعيين في كلّ المنطقة.

<sup>(</sup>١) إبن العديم اص ٢١٣.

<sup>(</sup>۲) نفسه: ۱/ ۲۱۶–۲۱۵.

۳ نفسه: ۱: ۲۱۲ ۱۹.

لكنّ المرداسيين، الذين كانوا منذ نهاية العصر الحمداني يحلمون بأخْذ السُلطة، توصّلوا في نهاية هذه الفترة إلى تحقيق حُلمهم، مُستفيدين من السياسة الفاطميّة ومن قوّة كلاب، التي عرفت حتى الآن كيف تلعب، وكيف تقدر أن تحلّ في النهاية محلّ تغلب.

# ٥- التشيع في سوريا الشمالية في عصر المرداسيين(١٥٥هـ/٢٤/ام-٧٢هـ/٨٠١م).

## أ- تشيّع المرداسيين:

بالنسبة للمؤرخين الشيعة الحديثيين والمعاصرين، فإن المرداسيين هم سُلالةٌ عربية شيعية. هذا كان رأي محسن الأمين وابنه حسن (۱)من بين آخرين، دون أن يعرضوا لنا المعطيات التي من خلالها بنوا رأيهم.

سوف يكون عملُنا على هذا الموضوع هو أن نعكسَ المَظاهرَ الشيعية البارزة للسياسة المرداسية. ذلك قبلَ أن نعالج موضوع سكان إمارتهم.

### ب- المرداسيون والفاطميون:

تركت السياسة الفاطمية في سوريا، التي أخذت طابعاً

<sup>(</sup>١) م. الأمين: خطط ص ٦٨، ح. الأمين: بنو مرداس، العرفان ١٩٦٤ مجلَّد ٥٢ ص ٦٥٥.

نفعياً متقدّماً جداً، والتي كانت جديرة بدولة تبحث عن مصالحها ونفوذها دون أدنى اعتناء باعتبارات معنوية، سياسة الصراع مع الحكام الشيعة في سوريا (الجراحيين، الحمدانيين....) وسياسة التقرّب من الحكام المناهضين للشعب والمناهضين للشيعة (غلمان)، تركت هذه السياسة المرداسيين عديمي الثقة بعلاقتهم مع الفاطميين، دون المسّ بالخطبة الفاطمية.

ماعدا قلَّة الثقة بالفاطميين، دخل المرداسيون في صراع معهم لعدة اسباب. نذكر بعضاً منها:

1- وجود حاكم فاطمي طموح أراد إخضاعهم لمصالحه الخاصة: هكذا كان حال الدزبري الذي وضع نهاية سنة ٩ ٢٤هـ/١٠٩م لنصر بن صالح (٢٠١هـ/١٠٩م ١٠٣٧م) للإعتماد فيما بعد على الاتراك ١٠٣٧ء الم البتغاء الابتعاد عن الحكومة الفاطمية المركزية (١). وأثار الدزبري نفسه خلافا مع ثمال بن صالح من خلال وضعه له شروطا مادية صعبة ليترك له حلب (٢)

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل VIII (A) ص ۲۲۱ / ابو الفدا: مختصر II ص ١٦٥-١٦٦ /إعديم ا ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) إبن العديم اص ٢٥٩.

٢ - مساهمة المرداسيين بخزينة الدولة الفاطمية(١).

أرسل المستنصر قائدين بوجه المرداسيين هما الحمداني ناصر الدولة ورفق الخادم (٢)

#### ج- الضغط الكلابي:

كانت هذه القبيلة القوة الوحيدة القادرة على الكلام باسم سوريا الشمالية في ذلك الوقت.

وكان الفاطميون، من خلال تحالفهم مع الغلمان أوّلا، ثم من خلال حكمهم المباشر لحلب، قد أذابوا الكلابيين من مسرح المنطقة.

وللعودة إلى المسرح، دعمتْ هذه القبيلة صالحاً بهدف السيطرة على السلطة. ويمكن أن نفسّر التحالف مع القبائل العربية الأخرى ضد الفاطميين ضمن هذا الإطار. فدفعَ صالحُ حياتَه ثمناً لمُعارضة الفاطميين في معركة الأقحوانة (٣).

أمّا الصراع بين محمود بن نصر والفاطميين فقد كان على قاعدة دعم الكلابيين لمحمود (٤) في محاولاته لإعادة تكوين الامارة المرداسية البحتة.

<sup>(</sup>۱) نفسه ا ص ۲۹۳۰، ۲۹۳۸

<sup>(</sup>۲) نفسه ا ص ۲۲۲،۲۲۳.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم: اص ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) نفسه ا ص ۲۷۷، ۲۹۲ – ۲۹٤.

ما عدا كل ذلك، فقد حاول المرداسيون عدم قطع التواصل مع الفاطميين. فأرسل نصر بن صالح الهدايا الى الخليفة الظاهر، واستقبل مبعوثين من قبله (۱). سنة ٢٣٤هـ/٤٤، ١م دخل ثمال إلى حلب مع تواقيع وتكريم الخليفة المستنصر (۱). ثم بعد خلاف أساسه المال، عادت الخليفة المستنصر (۱). ثم بعد خلاف أساسه المال، عادت الهدايا تُرسل إلى القاهرة وعادت التكريمات تُرسل الى حلب مقابل بيروت وعكا وجبيل (۱)، مفضّلا بذلك الابتعاد حلب مقابل بيروت وعكا وجبيل (۱)، مفضّلا بذلك الابتعاد عن التأثير الكلابي، ولاجتناب مواجهة جيش فاطمي يبدو من بعيد متفوّقا على جيشه (۱).

بالرغم من الصراع بين محمود بن نصر والفاطمييين ابتغاء السيطرة على حلب، فقد أبدى رغبته بعدم الوقوف بوجه الفاطميين، وبأن الخلاف كان مفروضاً عليه، مُطلِقاً المساجين الفاطميين، وعلى رأسهم ابن حمدان ورافق<sup>(٦)</sup>.

إِنَّ عدمَ ثقة المرداسيين بالفاطميين توازنت مع عدم ثقة

<sup>(</sup>۱) نفسه:ا ص ۲٤۷–۲٤۸.

<sup>(</sup>٢) أيضاً: اص ٢٦٠، ٢٦٢.

<sup>(</sup>۳) نفسه: اص ۲۲۷-۲۲۹.

<sup>(</sup>٤) نفسه: ا ص ۲۷۳.

<sup>(</sup>۵) اثیر: کامل B) IX) ص۵٦۰.

<sup>(</sup>٦) اثير: IX ص ٢٣٢ / إعديم ا ص ٢٨٠.

فاطميّة. وبعدما أخذ محمود حلب، اضطر ثُمال إلى ترك حكم مُدنه الساحلية الثلاث ضمن خطّة فاطمية تقضي بعدم ترْكِ سوريا الشمالية والساحل اللبناني(١) بإيدي المرداسيين في وقت واحد. كان ذلك منطقياً. حيث أنّ هذه المناطق كانت مسكونة بغالبية شيعية اثنى عشرية.

إنّنا إذا كنا نشهدُ بشكل واضح جداً في تاريخ المرداسيين هذا الخلاف مع الفاطميين، فإنّما لأن مصالحهم بالتحديد قد تهدّدت، ومعتقداتهم الدينية قد نأت بغياب قوة ثالثة يمكن أن تأتي لتتحدداهم على هذين الصعيدين في نفس الوقت.

شجّع عطية بن صالح (٤٥٤هـ/١٠٦٨م - ٢٥٤هـ مرح المستنصر التركمان نحو الشام. فساند المستنصر محمود ضد عطية مع إعطائه لقب عضد الدولة (٢٠). اعتبارا من عطية افلتت سوريا الشمالية من التأثير الفاطمي. ووجب عليها الدخول، كما كان الحال في عدة مناطق، في إطار التأثير التركي. صار الدور المرداسي صعباً، فألقوا بأنفسهم بين أذرع العُقيليين بعد عشر سنوات من اعتراف الخليفة

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل XI (B) ص ٢٣٢ / إ عديم ا ص ٢٨١ ابن يحيى: بيروت ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) إبن العديم: اص ٢٩٥، ٢٩٧.

العباسي والسلطنة السلجوقية.

#### د- المرداسيون والاتراك:

تقع بداية العلاقات المرداسية – التركية مع عهد عطية بن صالح، الذي كان على خلاف مع محمود. فطلب الأولُ من ديار بكر إرسال القائد التركي ابن خان، الذي جاء للإقامة مع ألف من أنصاره في منطقة حلب. كان ذلك الدخولَ الاولَ للأتراك إلى الشام (۱). كان مسلك المرداسيين تعسفياً، وبدون رؤية واضحة للوضع المتأتي عن ذلك. من هنا كان انقلابهم على الاتراك (۱). الاعتراض المرداسيُّ على طلب ابن خان العون (۳). قُـدم هذا الرأي من قبل محمود.

لكن محمود استعان بدوره بالاتراك أنفسهم كي يطرد عمّه من حلب (ئ). فنجح بالإستيلاء على حلب. والاتراك الذين كانوا حتى الآن يُستخدمون في القضايا المرداسية، بدأوا يكسبون أهمية تمكنّهم من فرض انفسهم على المرداسيين. دخل هارون بن خان معرّة النعمان، وبدأت الفرق التركية صراعا مع البيزنطيين سنة ٥٩هـ داخل

<sup>(</sup>١) إبن العديم اص ٢٨٤-٢٩٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه:ا ص ۲۹۵.

<sup>(</sup>۳) نفسه: اص ۲۹۵.

<sup>(</sup>٤) نفسه: ا ص ٢٩٥-٢٩٦.

الأراضي البيزنطية وفي منطقة إنطاكية. قبل أن تعرف حلب صراعا حلبياً - تركيا (١).

كان استخدامُ الاتراك مُمكناً في البداية. ولكن مع وجود أتراك في الإمارة، الى جانب قُوة تركية في بغداد أصبح وضعُ المرداسيين دقيقاً. تجاه هذه المُتغيّرات، دخل محمود في مراسلات مع السلطان ألب أرسلان، ولبس المؤذّنون والخطباءُ السّواد في حلب. ثم في السنة ٢٦٤هم ألقيت الخطبةُ باسم الخليفة القائم والسلطان السلجوقي معاً، مع تبرير هذا القرار بأنّه يأتي في إطار مصلحة سكّان حلب الشيعة الاثنى عشريين، كي لا يتلقّوا ظلمَ الغُزاة السّلاجقة السُّنة (٢). هكذا أنقذتْ سياسةُ محمود حلبَ من ألب ارسلان الذي حاصر المدينة سنة ٣٦٤هم، والذي اكتفى فيما بعد بملاقاة محمود، مُعطياً أيّاه التواقيع السلجوقيّة للمدينة (٣).

استمرّت سياسة المرداسيين بالتقرّب من السلاجقة ابتغاء المحافظة على أنفسهم، مع محمود الذي نفّذ أو امر

<sup>(</sup>۱) نفسه: اا ص ۹-۱٦.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل XI (B) ص 77/ إ عدیم 11 ص 11-11/ قلانسي ص 90

<sup>(</sup>٣) إبن العديم اا ص ٢٣.

السلطان سنة ٤٦٤هـ، وتمثّل بابن منزو الكُتامي في منطقة دمشق. في السنة ٢٦٨هـ حاصر طرابلس. ولم يرفع الحصار عنها إلا مقابل مبلغ من المال (١). دون أن ينسى في الأوقات الحرجة طلب المساعدة من القادة الأتراك في فلسطين مثل أتسز وقرلو(٢).

لكنّ الوُجودَ التركي فقد معناه بالحفاظ على المرداسيين، فبالإضافة إلى التناقضات الدينية، كان هناك مصادر أُخرى للخلاف، فانفجر على عهد محمود (٣) ثم «نصر» و «سابق» (٤).

في هذه الفوضى في حلب، أصبح المرداسيون غير قادرين على السيطرة على الاتراك (٥). وفقدوا في الوقت عينه ثقة الحلبيين، فحاولوا طلبَ ملك شاه، ما دفع مسلم بن قريش إلى احتلال حلب وإزاحة المرداسيين.

مهما يكن، فإن المرداسيين حاولوا استعمال قوّتِهم الفتيّة. لكن بعد فترة من الوقت، وجد أمراء حلب أنفسَهم

<sup>(</sup>۱) أثير: كامل B) IX) ص ٢٣٤.

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  ابن العديم:  $\Upsilon$  /  $(\Upsilon)$ 

<sup>(</sup>٣) إبن العديم اا ص ٣٢.

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل B) الله العديم الم(8) ص ٢٣٤/إبن العديم الم

<sup>(</sup>٥) إبن العديم اا ص٥٣.

مُجبرين على أن يكونوا مُقرّبين من الأتراك، ثم بشكل أخصّ التقرّب من السلاجقة. لم يكن ذلك حالةً استثنائيّةً بالنسبة لهم. فكّل المنطقة كانت تتلقّى الضغط نفسَه ضمن تحوّل جديد سياسي أوّلاً ثم فيما بعد عقائدي.

### هـ - بنو كلاب والمرداسيون:

منذ بداية حكمهم، كان المرداسيون، المتفرّعون من كلاب، مرتبطين بهذه القبيلة بشكل ضيّق، واستفادوا من قوتها بهدف إقامة إمارة مرداسية – كلابية خالصة في سوريا الشمالية. وكان صالح بن مرداس أوّلَ مَن مشى مع قبيلته من بلاد مابين النهرين إلى حلب، حيث استقرّوا بشكل صلب (۱). فكر صالح بعد عدّة سنوات باقتسام سوريا بين كلاب وطيء (۲). لكن مشروعه فشل في الاقحوانة سنة بين كلاب وطيء (۲). لكن مشروعه فشل في الاقحوانة سنة بين كلاب وطيء (۲).

ظلَّ الكلابيون الاثنا عشريون (عالجنا هذا الموضوع في مطاوي هذا العمل)(٣) السند الوحيد المُجدي للمرداسيين في منطقة حلب:

M.Sobernheim:art (۱) صالح بن مرداس. ۱۷ ص ۱۷۸

<sup>(</sup>٢) إبن العديم اص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر ايضا c.cahen ملاحظات حول اصول النصيريين ص ٢٤٤..

١- تدّخُل قادةٌ كلابيون لحلّ الصراع بين الأخوين المرداسيين شبل وثمال (١) بهدف تقوية حكم هذه القبيلة وإبعاد الغشاشين.

7- دعْم الكلابيين للمرداسيين أثناء المخاطر الخارجية التي أتت من البيزنطين أو من الفاطميين (٢). أمّا المساعدة الكلابية تجاه الخطر التركي، فقد كانت مُهمةً جداً. ذلك أنّهم دعموا محمود ضدّ عطية المعتمد على التركمان (٣)، ووتّاب ضد أخيه سابق (٤). وإن يكُن محمود قد ألقى الخطبة العباسية عن مصلحة وعن رؤية واضحة للأمور، فقد وجب عليه دائما الإتكال على كلاب في كل مرّة أراد فيها التخلّص من الأتراك (٥).

كان الخلاف بين بني كلاب و ثُمال على قاعدة المصالح الاقتصادية. فثُمال، الذي كان يغتني من مساعدة هذه القبيلة، رفضَ اقتسامَ العائدات معها. فترك حلب نحو الساحل اللبناني – الفلسطيني ليكون بعيداً عن كلاب، الذين أثبتوا

<sup>(</sup>١) إبن العديم اص ٢٣٩.

<sup>(</sup>۲) نفسه ا ص ۲۶۰-۲۲۱،۲۲۲،۲۷۵ ۲۷۷.

<sup>(</sup>٣) أيضاً ا ص ٢٩٣-٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) أيضاً ١١ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٥) أيضاً اا ص ٥٤.

مرتةً أُخرى أهميتهم وتأثيرهم على منطقة حلب. ما اضطرّ السلطان السلجوقي ألب ارسلان إلى التقرّب منهم (١).

ترافق الدّعـمُ الكلبي للمرداسيين مع دعم يماني، على رأسه طيء وكلب (٢). كل هـذا يدعـم البحث، ويؤكد تشيّع المرداسيين.

#### و- المرداسيون والحلبيون:

كان سكان حلب أيام الحكم المرداسي للمدينة موضع تساؤل مع بداية قدومهم، وإن يكن وصولهم للسلطة من عمل بني كلاب، كما غالبية الحلبيين الذين نجحوا باحتلال القلعة (٣).

أخطأ المرداسيون في تقييمهم لموازين القوى في حلب. فقد وقفوا إلى جانب الطبقة الميسورة في المدينة وعلى رأسهم التجار، واضطهدوا الأحداث فيها<sup>(٤)</sup>، الذين كانوا على علاقة قوية مع الطبقات البائسة. فاتّخذ الصراع أبعاداً اجتماعية وسياسية. واعترضت الطبقة الشعبية على المرداسيين بمساعدة من الفاطميين، الذين كانت

<sup>(</sup>١) أيضاً اا ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) نفسه ا ص ٢٦٦، ٢٧٨/ حتي: سوريا اا ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم: اص ٢٨٨-٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) نفسه: اص ۲۵۹،۲۵۵–۲۵۳.

لهم مصلحة في كسر الطبقة الميسورة في المدينة بهدف السيطرة على ثرواتها.

لذلك أتبعتْ معارضةَ نصر بن صالح (٢٠ هـ/٢٩ م- ١٠٢٩هـ) للأحداث بتدخل الدزبري (١٠). وتقرّب ثمال (٣٢٩هـ /٣٦٠) م- ٤٥٤هـ/٢٦١م) من التجار قدّم المدينة للفاطميين (٢).

لكن ثمال لم يتأخّر في سلوك الطريق السليم لحكم حلب، مُعتمدا على الطبقة الشعبية. ويفسّر دعم الخليفة الفاطمي المستنصر (٣) في أعين الطبقة الشعبية نوعاً من الابتعاد عن أغنياء حلب. فاحتلّ ثمال المدينة بمساعدة الأحداث وسكانها (٤)، وأصبح المرداسيون حكاما شعبيين. واجه الحلبيون ناصر الدولة بن حمدان الذي أتى لاحتلال المدينة من قبل الخليفة الفاطمي، علماً بأن الطبقة الميسورة كانت تُثير عدم ثقة ثُمال (٥).

كانت العلاقات بين الحلبيين والمرداسيين وثيقة. فقد

<sup>(</sup>۱) نفسه: اص ۲۵۰.

<sup>(</sup>۲) نفسه: ۲۵۱۱.

<sup>(</sup>۳) نفسه: اص ۲۲۰.

<sup>(</sup>٤) اثير: کامل B) IX) ص ۲۳۱/إعديم ا ص ۲٦١.

<sup>(</sup>۵) اثیر: کامل XI ص ۲۲۱/إ.عدیم ا ص ۲٦۱.

اصطدم الأولون بالحكام الفاطميين من سنة ٤٤٨هـ حتى ٤٥٤هـ، وطالبوا بقدوم محمود بن نصر إلى مدينتهم. هذه الحركة قادها الأحداث ضد الوجود الفاطمي والمجتمع الراقى في المدينة (١).

يبدو أن التجار في هذا العصر قد تحالفوا مع باقي السكان، لأن الحاكم الفاطمي ابن ملهم حاول مهاجمتهم ومهاجمة «الأحداث»(٢).

ضاع الأحداث في الصراع الذي واجه ثُمال ومحمود ووجدوا أنفسهم معرضين لتلقّي عقاب الاثنين معا (٣). فخلصوا إلى الاستدارة باتجاه البيزنطيين (٤)، وأن يُشتَروا بالمال من قبل المرداسيين غير المحبوبين من الطبقات الشعبيّة (عطية) (٥).

لكنّ فرعاً من السُلالة المرداسية كسب ثقة الحلبيين، ونجح في إقناعهم بقبول الخطبة العباسية - السلجوقية، كي لا ينتقم السلاجقة منهم. كان يُمثّل هذا الفرع نصر بن

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل XI ص ٢٣٢ / إ. عديم ا ص ٢٧٦-٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) إبن العديم: اص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم: اص ٢٨٠-٢٨١،٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) نفسه: ا ص ۲۸۷.

<sup>(</sup>٥) اثير: كامل IX (B) ص ٢٣٢ / إ عديم ا ص ٢٩٤–٢٩٥.

محمود (۲۷ عهـ/۱۰۷۵ م-۲۸ هـ/۱۰۷۹ م) من خلال إحسانه تجاه الحلبيين و «الأحداث» (۱).

اصبحت العلاقة بين المرداسيين و الحلبيين، وبالأخص الطبقة الشعبية فيها، وثيقة جدا. فقد تمكن المرداسيون بعد بضع سنوات من قدومهم من كسب ثقة الحلبيين حتى في الأمور الدقيقة كتغيير الخطبة. ولجأ أُمراؤهم إلى الشعب عند كل أمر مشكل، واثقين من أن بقاءَهم كان مرهونا بشكل وثيق بموافقة السكان.

## ز - ملامح أخرى من تشيّع المرداسيين:

بعد كل ما كشفنا من مظاهر التشيّع في السياسة المرداسية، يبقى أن نُضيف الملامح التالية إلى سياستهم، التي يُمكن أن تكون مُعبّرةً ومفيدةً للبحث.

- سياسة ثُمال مع البساسري الهارب من طغرل بك، فقد أرسل له المال في الرحبة وقدّم له كل علامات التكريم (٢). ٢- السياسة الدينية المتسامحة تجاه النصارى. فقد أتخذ صالح وزيرا نصرانيا (تادرس) وحمى النصارى من تعصّب المسلمين. كما أنّ ابنه نصر أتّخذ أيضا وزيراً

<sup>(</sup>١) نفسه: اا ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) إبن العديم: ا ص ٢٧٠.

نصرانياً (المؤمل بن يوسف الشماس)(١).

٣- بناء الخزّان الشمالي لمشهد الدكّة (٢) في جبل الجوشَن. ح- سُكّان الإمارة المرداسية:

إعتبارا من الحقبة الحمدانية، صار التشيّع الاثنا عشري مُعترفاً به رسمياً في سوريا الشمالية، والتحق السكّان بشكل جماعيٍّ بهذا المذهب (٣)، الذي ظلّ قائما لفترة قرن من الزمن قبل أن يتعرض للتعصب الزنكي والأيوبي الذي وضع حدّا للانتشار الشيعي في حلب تُظهر بعض المعطيات التاريخية بشكل مُعبّر تشيّع الحلبيين:

- حُلم ابن ابي نمير سنة ٢١٤هـ/١٠٠ م خلال حصار حلب من قبل البيزنطيين، فقد رأى في المنام الإمام علي باللباس الأخضر مُشاركاً بالدفاع عن المدينة، ما شجع المحاصرين في اليوم التالي على مضاعفة قواهم (٤).

-تصرف الطبقات الشعبية الحلبيّة في أعقاب الخطبة العباسية سنة ٢٦٤هـ. فقد نزعوا حُصر المسجد قائلين أنها حُصُر على. ومن أراد حُصُراً فما عليه إلاّ أن يطلب

<sup>(</sup>۱) نفسه: اص ۲۳۲-۲۳۸، ۲۳۲.

<sup>(</sup>٢) ابن شداد: أعلاق (حلب) ص ٤٩ / شحنا: درر ص ٨٧.

<sup>.</sup>B ۸۸ ص halab ۲.J.Sauvaget: art، III E.I  $(\tau)$ 

<sup>(</sup>٤) إبن العديم اص ٢٤٣.

- من أبي بكر وعمر أن يأتيا بحُصُر مشابهة (١).
- معلومات تعود إلى العام ٤٠ عُهـ/١٠٤ م تقول أنّ فقهاء حلب كانوا يصدرون فتاوى بحسب المذهب الإمامي (٢).
- رفْضُ السكّان ومعارضتُهم للوجود التركي السُّني في سوريا. وكان ذلك ظاهراً في المعرّة حيث استُقبل المؤيدون الألف لهارون بن خان بشكل سيء، ممّا اجبر محمود بن نصر على طلبهم إلى حلب (٣). عندما دخل الأتراك إلى حلب وكفرتاب وحماة وحمص ورفنيّة سنة كريم أثاروا استياء السكان (٤).
- محاولة محمود إقناع الحلبيين بقبول الخطبة العباسية تُشبت درجة عدائهم للسنة وحاكمهم لما تبقّى سوريا الشمالية أرض الشيعة الاثني عشريين فقط، بل أصبحت أيضا مركز الجَذب لديهم.

و بحسب الطويل (٥)، جاءت مجموعة من الاثتي عشريين

<sup>(</sup>۱) نفسه:اا ص ۱۸.

<sup>(</sup>٢) ياقوت: معجم II ص ٢٨٢B / طباخ ا ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) إبن العديم: ١١ ص ٩-١٠

<sup>(</sup>٤) نفسه: اا ص ١٦.

<sup>(</sup>٥) علويون ص ٢٣١-٢٣٢.

من شبه الجزيرة العربية وعلى رأسها حسان بن سرحان الدريدي التميمي للاستقرار من تخوم حرمون في منطقة جبل الحلوحتى حماه في عصر العزيز. كانوا اقوياء وفرضوا غرامات مالية على سكان هذه المنطقة. تفاهموا مع البويهيين والسوريين دون أن ينجحوا في إخراج الفاطميين من سوريا أو من مصر. [هذه الرواية موضع ريبكبير لسببين، فلا الجزيرة العربيّة أنبتت شيعة في تاريخها، ما عدا شرقيّها، ولا بنى تميم عُرفت بميولها الشيعيّة (المهاجر)]

مهما يكن، فأن هؤلاء السكان الشيعة الاثنى عشريين في سوريا الشمالية كانوا موجودين قبل نهاية المرداسيين على أيدي السلجوقي تُتُش، الذي اغتصب المناطق الشيعية في جبل السَّماق، وقتل السكان كما فعل في المعرّة وكفر تاب. وأخلى كل المنطقة من المعرّة حتى حلب وكذلك إنطاكية (۱). في هذه الأجواء القمعي حلّ التسنّن مكان التشيّع في سوريا. كانت المرداسية في سوريا الشمالية امتداداً للحمدانية. واستمرت المنطقة اثنى عشرية ومؤثرة على حُكامها، مع مواجهة الدرزيّة في جبل السّمّاق (۲).

<sup>(</sup>۱) إبن العديم: ١١ ص ٢٦-٢٧.

<sup>(</sup>۲) نفسه: اا ص ۲٤٨-۲٤٩، محمد كرد خطط ا ص ۲٥١.

مهما يكن، فإنه يبدو لي من الضروري القول بأن الشيعة كانوا موجودين في سوريا الشمالية في القرنين العاشر والحادي عشر. وهذه حقيقة واضحة جـدًا بعد الرجوع إلى المصادر والدراسات اللاحقة (القرن الثاني عشر) لفترة عملنا. هذا إذا تركنا النتائج التي توصّلنا إليها.

من خلال كتاب «سوريا الشمالية» لكلود كاهن (۱) نرى و جوداً شيعياً في مناطق كانت مُهيّئة جيداً في العصور السابقة لتكون مسكونة من قبل الشيعة خاصة. وأن هؤلاء كانوا موجودين، ولم تكن هناك احداث تمنع وجودهم من هنا، فإن وجودهم هو مؤكّد وهو استمرارٌ لما قبله.

# ٦- إمارة بني عمّار في طرابلس (٦٢ ٤هــ/، ٧٠ ام-٥٠هــ/١٩ ام)

إنّ وصول بني عمار الكُتاميين [كذا! وهو وهمٌ شائع. وقد سجّلنا فيما سبق مُلاحظةً على ذلك. وانظر أدنى (المهاجر)] الذين توجّهوا نحو سوريا بعد عُلوّ شأن القائد الكُتامي الحسن بن عمّار في البلاط الفاطمي. قاد سليمان بن فلاح جيشاً كُتامياً شيعيّاً بغالبيته. وأسكن كُتامة في كلّ سوريا.

C.CAHEN (۱) عسوريا الشمالية....ص ۱۸۸-۱۹۰

في طرابلس أخذ علي شقيق سليمان مكان جيش ابن الصمصامة، لكن انقلاب الأوضاع في مصر ضد كُتامة كان له تأثيره في سوريا فأبعد الفاطميّون على.

إذا كان بنو عمّار قد أبعدوا لأكثر من نصف قرن عن المسرح السياسي الظاهر للمدينة، فأنهم ظلّوا مؤثّرين بانتظار الوقت المناسب للقفز إلى الصف الأول. كان ذلك سنة ٢٦٤هـ حين ضعفت الحكومة المركزية الفاطمية، فاستولى بنو عمّار على طرابلس، وأعلنوا استقلالهم، كما كان حال ابن أبي عقيل في صور، وبني صليحة في جبلة. [هناك التباسات كثيرة في هذا السّرد غير المُسنَد، كما يُلاحظُ القارئ، سنراه بأشكالٍ مختلفة فيما سيأتي من البحث. ومن الثابت عندنا أنّ بني عمّار الطرابلسين هم عربٌ أقحاح من بني طئ. وقد أثبتنا غما لا يدعُ مجالاً للريب في كتابنا (شيعة لبنان) الفصل ذلك بما لا يدعُ مجالاً للريب في كتابنا (شيعة لبنان) الفصل المُخصّص لطرابلس (المهاجر)].

## أ- تشيّع بني عـمّـار:

لدينا معطيات تاريخية أكيدة تؤكد تشيّع بني عمار: تشيّع مختلف عن تشيع الفاطميين. وهذا يجعلنا نعتقد أنه كان اثنى عشريا كما كان سكان طرابلس ومنطقتها في ذلك

العصر (۱). إذا كان الفاطميون قد أبعدوا كُتامة عن السلطة السياسية في سوريا، فالظاهر أن هذه القبيلة استمرّت بالتاثير على المنطقة وخاصة طرابلس على الصعيد الديني الذي لا ينفك أصلاً عن المسائل السياسية لذلك العصر. فبنوعمّار كانوا القضاة الشيعة للمدينة ابتداء من سنة ٤٤٠هـ/٨٤٠١م. ذلك كان حال أمين الدولة أبو طالب الحسن [صحّح: عبد الله (المهاجر)] بن عمّار الذي كان فقيهاً بحسب المذهب الشيعي، وكان يقوم بمهام القاضي الشيعي في المدينة (۱). مصدرٌ آخر يمكنه أن يعطينا معلومات حول هذه النقطة: بحسب (النجوم الزّاهرة) لأبي المحاسن (۱۳). فقد كان لأبي طالب الكثير من الإحسان للعلويين.

لا نملك معطيات دقيقة عن تشيّع العمّاري الثاني أبي الحسن بن علي بن محمد بن عمّار (٢٤ هـ/١٠٧٢م- الحسن بن علي بن محمد بن عمّار (٢٤ هـ/١٠٩م) لكن يمكن أن نستنتج ذلك من خلال سياسته تجاه محمد بن عبد لله بن منصور (ابن صُليحة)، قاضي جبلة، الذي ألقى خطبةً عباسية. هذا القرار أغضب

<sup>(</sup>١) إن التشيّع الاثني عشري لسكان طرابلس اثبتته بشكل قاطع رحلة ناصر خسرو.

<sup>(</sup>۲) ابن شداد: اعلاق (لبنّان، الأردن....) ص ۱۰۷، sobernheim: art الـ E.I.II ص ابن عمار الـ E.I.II ص ابن شداد: اعلاق البنّان، الأردن....)

<sup>(</sup>٣) ابو المحاسن يوسف: نجوم V ص ٨٩.

جلال المُلك وأمر بإعلان الحرب على ابن صُليحة. فما كان من هذا الأخير إلا تسليم جبلة للسلاحقة، وطلبَ مساعدة «دقاق»، وسلّم المدينة إلى «بوري بن طغتكين» سنة ع ٤٩٤هـ/١٠١م مع التوجه إلى دمشق ثم إلى بغداد (١).

كان حكم العمّاري الثالث، أبي علي فخر الدولة عمّار بن محمد (٤٩٢هـ/١٠٩م-٢٠٥هـ/٥٩ م) قصيراً ومليئاً بالأحداث المُهمّة جـدًا في تاريخ المنطقة وعلى رأسها وصول الصليبيين.

وجد فخر الملك نفسه وقد استوعبته مهامٌّ ثقيلة. كذلك المؤرّخون الذين حاولوا معالجة هذه الحقبة. لذلك نجد أنفسنا أمام غياب للمعلومات حول تشيعه، إن لم نلجأ إلى تحليل سياسته الداخلية والخارجية، هذا ما سنبحثه لاحقا. لكن غياب المصادر ليس كاملاً لأن القلانسي (٢) صنّف بني عمّار «بشيعة طرابلس» وهو يتحدّث عن الإغارة الطرابلسية على حصن سانت جيل Saint Gilles.

ركّز معظم المؤرخين الحديثيين والمعاصرين على

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل XI ص ۳۱۰–۳۱۱.

<sup>(</sup>٢) قلانسي: ص١٤٦.

تشيّع بني عمار. فبالنسبة لفيليب حتّي (۱) جعل قدومَهم من طرابلس مركز ثقافة شيعية. لكن بالنسبة للسيد محسن الأمين (۲)، فهم مجرد شيعة.

مهما يكن، فإن بني عمار قد خدموا كثيراً التشيّع الاثنى عشري من خلال المدرسة الشهيرة: «دارالعلم» التي أسّسها أمينُ الدولة، والتي تخصصت بالدراسات الإسلامية: كلام، تفسير، حديث....(٣) بحسب وجهة النظر الشيعية بالتأكيد. إلى جانب هذه المدرسة، فإنهم قد أعادوا إنشاء مكتبة غنية (٤) تحتوي على مليون مجلد بحسب ابن شدّاد (٥)، وثلاثة ملايين مجلّد بحسب ابن أبي طيّ (٢).

ويبدو الرقم الأول منطقيا أكثر إذ أن أكبر مكتبة في ذلك العصر كانت مكتبة الخليفة الفاطمي الحاكم ولم تكن تحصي هذا العدد من المجلّدات: والمؤرخ Sobernheim هو من

<sup>(</sup>١) فيليب حتّي: سوريا اا ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) م. الأمين: اعيان اقسم ١١ ص ٢٥٩.

B / ۲۸۲ ص E.I.II ابن شداد: اعلاق (لبنان) ص sobernheim: art/۱۰۷ ص (7) میر (7) و (7) میر (7) و (7) (7) میر (7) و (7) و (7) میر (7) و (7) و

<sup>(</sup>٤) كانت توجد مكتبة قبل مجيئهم وقد جذبت ابا العلاء المعري من بين آخرين: طباخ ١٧ ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) ابن شداد: اعلاق (لبنان) ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٦) كاترمير / ٥٠٦ ، ٥٠٠ عن مخطوطة لابن الفرات.

هذا الرأي (١). كما كانت تضُمّ أكثر من مئة خطاط ينسخون الكتب المهمة (يتناوب ثلاثون خطاطا بشكل دوري على البقاء في المكتبة)، وعدداً مُهمّاً من الرجال المتخصصين بشراء الكتب من كل الدول (٢) بهدف إغناء هذه المكتبة. وقد وضعت السيطرة الصليبية على هذه المدينة نهاية لهذه المكتبة (٣).

هذه بعض المظاهر التي يمكن أن تبرهن تشيّع هذه السُلالة العربية. يمكن لملامح أخرى من سياستهم أن توضحَ تاريخهم مع التركيز على الجوانب المؤيدة للتشيع وتبرير الجوانب الأخرى.

#### ب - بنو عمار والفاطميون:

لم يكن الخلاف بين خلفاء القاهرة وحُكّام طرابلس إلا امتداداً للخلاف الذي بدأ مع الحسن بن عمّار في مصر. يمكن لنا أن نتساءل إن كان هذا الصراع مواجهة بين الاثنى عشريين والسبعيين / الإسماعيليين؟!. حافظ ابنُ عمار على قيادة وينية في طرابلس أيام الفاطميين، دون أن يستطيع

<sup>.</sup>B ۳۸۲ ص II E.l ابن عمار M.Sobernheim: art (۱)

Quatremere (٢) : ص ٥٠٦-٥٠٦ عن مخطوطة لابن الفرات.

<sup>(</sup>۳) اثیر: کامل X ص 8۷3-8۷3 / قلانسي: ص 871...

الفاطميون الذهاب أبعد من ذلك في سياستهم المعادية للكتاميين(١).

سنة ٤٦٢هـ، سيطر أبو طالب على السلطة بعد موت الحاكم الفاطمي في طرابلس: مختار الدولة بن نزّال، وصار مُستقلاً عن الخليفة الفاطمي (٢). استمرّ أبو طالب بهذه السياسة المنفصلة عن محور القاهرة، لكن حكمه كان مختصرا. كان حكم جلال الملك امتداداً لحكم العمّاريّ الأول، فأكمل سياسةَ الاستقلال و الانفصال عن الفاطميين (٣). ولكن طالما أنّ الفاطميين بقوا قوة كبيرة في المنطقة، فقد حاول أن يتذبذب بينهم وبين السلاجقة (٤) دون ترك استقلال امارته. اقترح الاميرُ فخر الملك على الصليبيين بعد رفع الحصار عن عرْقَة أن يكون أحد مواليهم إذا تمكنوا من هزيمة الفاطميين واحتلال القدس. لسنا نعلم إلى أي درجة كان فخرُ الملك جدّيّا في طرحه. ولكن بالرغم من قلة الثقة بهذا الطرح الضرورية قبل أخذه على محمل الجدّ، فإنه يبقى مع ذلك مُعبّرا ويعكس طابع العلاقات العمّارية - الفاطميّة.

<sup>(</sup>١) يجب ألا ننسى دور سكان المدينة.

<sup>(</sup>۲) قلانسی: ص ۹۷-۸۸ sobernheim:art م ۱۳۸۰ ص ۱۳۸۲ عمار E.I.II ص ۳۸۲

<sup>(</sup>٣) قلانسي: ص١١٢.

<sup>.</sup>G.Wiet:art (٤) عمار ا.E ب ۲.۱ ص ۲۹۱

بالمقابل، فقد كان الفاطميون ينتظرون اللحظة التي ينتقمون فيها من حُكام طرابلس. فاستغلُّوا الوضعَ الصعبَ لبني عمّار، وغياب فخر الملك، عندما ذهب إلى بغداد يطلب مساعدة عسكريّة ابتغاء إنقاذ المدينة من الصليبين. فاجتاحوا طرابلس، وأقاموا عليها من قبَلهم شرف الدولة بن أبي الطيّب(١). وغلبت روحُ الثأر من بني عمّار، فاستولى الفاطميّون على أموال عمّار ومحازبيه وعائلته (٢) دون الاهتمام بإنقاذ المدينة من هجوم الصليبيين بشكل مُجـد. لذلك أتى الأسطولُ الفاطميُّ إلى صور بعد سقوط طرابلس بثمانية ايام (٣) ولم يتأخّر بالعودة إلى مصر . كانت طرابلس مُحاصرة بشكل مُستمرِّ منذ سبع سنوات، والكلّ يعرفُ ذلك. لكن حقد الفاطميين على بني عمار، والخطر الذي كان يُمثّلهُ هؤلاء، كان أقوى من إرادة الفاطميين بالدفاع عن طر ابلس من الصليبيين.

إنّ العلاقات العمّارية- الفاطميّة تمثل نوعا ما الأوج في الخلاف السبعي / الإسماعيلي - الاثني عشري. فالطرفان

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل X ص ٤٥٢، ٤٥٤.

<sup>(</sup>۲) نفسه: Sobernheim: art / ٤٥٤ ص ۲۸۲۸ عمار E.I.II ص ۲۸۲۸

<sup>(</sup>۳) اثير:X ص ٤٧٦-٤٧٧، قلانسي ص ١٦٤.

تصرّفا وكأنهما الوحيدين على الساحة، على الرّغم من أنه كان يتوجّب عليهما الدفاع عن نفسيهما ضد السلاجقة من جهة وضد الصليبين من جهة أخرى.

### ج - بنو عمار والسلاجقة:

لم تكن لدى أمراء طرابلس الاثنى عشريين القدرة على إعلان الحرب ضد السُّنة والسبعيين والصليبيين في آن واحد معاً. لقد كانت لهم إمارة صغيرة المساحة قليلة السُّكان، وكانوا همُّهم الأوّل في كيفية الحفاظ عليها قبل أيّ اعتبار. وعلى الرغم من تعلقهم بالتشيع، فقد كانوا قُساةً مع المصريين، ديبلوماسيين جداً مع جيرانهم السلاجقة، واحيانا صادقين معهم، ابتغاء التصدي للصليبيين، الذين أتوا لتهديد الاثنين معا.

إن سياسة هذه السُلالة مع السلاجقة تقع في إطار المصلحة المشتركة على الأقل لدى الطرف الأوّل. وكلُّ تفسير خارج هذا الإطار ومن زاوية انحراف مذهبي هي برسم الإهمال (۱). ولكي تكون الأمور اقل صعوبة، يمكننا الكلام عن تحالف بين الاثنى عشريين والسُّنة بوجه

<sup>(</sup>۱) تصدى جلال الملك لابن صُليحة حاكم جبلة عندما ألقى الخطبة العباسية ولم يتأخر العمّاري بالسيطرة على المدينة التي اعطيت لتاج الملوك بوري.

الصليبيين والفاطميين (١).

بدأ بنو عمار حكمَهم بالتقرب من السلاجقة (٢)، وان يكن ذلك من باب المصلحة. ويبدو أن العلاقات مع السلاجقة قد اتخذت ثلاث مسالك:

- الأول: قبل ان يصبح الوجود الصليبي مهددًا ينبغي أخذَه بعين الاعتبار. فقد قاد حُكام طرابلس صراعاً ضد الثالوث: تُتُسُ، اق سنقر، بوزان سنة ٥٤٨٥ ١٠٩٨، مع إيجادهم مخرجاً قانونياً للوضع: وذلك بأن قدّموا للمحاصرين توليةً من قبل السلطان مالك شاه (٣) فتفرّقَ الثالوث.
- الثاني: مـرّةً أُخرى سنة ٤٩٤هـ/١٩٦، م، وعلى إثر الصراع مع ابن صُليحة، سلّم هذا الاخير مدينة جبلة لدقاق، الذي أرسل تاج الملوك بوري. جاء فخر الملك وسيطر على المدينة بالقوة (٤)، ولكن من دون أن يجعل عمله مؤدياً إلى قطْع العلاقة مع دمشق بشكل نهائي،

<sup>(</sup>١) ظنّ الفاطميون أنهم مستفيدون في بداية وصول الصليبيين.

<sup>(</sup>٢) قلانسي: ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) اثير: كامل X ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) قلانسي: ص ١٣٩/ ابو الفدا: مختصر اا ص ٢١٣.

تصرّف جيّدا مع بوري وأعاده الى دمشق (١١).

- الثالث: بعد التهديد الصليبي الخطير، وابتغاء مُواجهة هذا التهديد بما لديهم، لجأ بنو عمار إلى سياسة جامعة، حيث سلك عدّة طُرُق تُظهرُ جميعُها أنّ السلاجقة بوصفهم القوّة العسكريّة الأقوى في المنطقة، أُمراء وسلطان، هم القوّة الوحيدة على السّاحة التي يمكن لأُمراء طرابلس أن يعملوا معها.

ابتداءً من سنة ٥٩٤هـ/١٠١م، بدأ فخرُ الملك بطلب النجدة من الأُمراء والحُكّام المُجاورين. فطلبَ المساعدة من دقاق، ومن جناح الدولة حاكم حمص (٢). وبعد عدّة سنوات (٩٨٤هـ/٥١٥م) طلب المساعدة من التركيّين، فحصل عليها من رضوان أمير حلب (٣)، دون الحصول على مساعدة أمير حصن كيفا سقمان بن أُرتُق الذي مات في الطريق (٤).

أن أهمَّ قرارٍ في سياق هذه الأحداث كان سفرُ فخر الملك إلى دمشق ثم الى بغداد. وبالرغم من أن هذه الرحلة تشير إلى

<sup>(</sup>١) ابو الفدا: مختصر اا ص ٢١٤.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل X ص ۳٤٤

<sup>(</sup>٣) إ. عديم: ١١ ص ١٥٠

<sup>(</sup>٤) اثير: كامل X ص ٤١٢ / قلانسي ص ١٦٠

قمة العلاقات بين بني عمار مع السلاجقة، إلا أنها ساهمتُ في الوقت عينه بوضع حدِّ لإمارة عمار في طرابلس. ففي السنة ١٠٥هـ/١٠٨م غادر ابنُ عمّار طرابلس نحو دمشق لطلب النجدة. بعد دمشق اتجه إلى بغداد، حيث استُقبلَ حيّداً من السلطان السلجوقي محمد والخليفة المستنصر، دون أن ينجحَ في تحقيق أي هدف عمليّ من أهداف هذه الرحلة (۱). فقد فات الأوان وأصبحت طرابلس فاطميّةً قبل أن تقع بإيدي الصليبيين وتغدو إمارةً صليبيّة.

كان المسلك الثالث سلجوقيا خالصاً، فإبنُ عمّار الذي صار بلا إمارة (٢)، احتلّ مؤقتا جبلة بمساعدة فرق الأتابك طغتكين. ولكنّه لم يتأخر في تركها ليتوجه إلى دمشق، حيث أخذ الزبداني كإقطاع من طغتكين.

انتقل لاحقاً إلى بلاط الموصل حيث أصبح وزيرا للأمير مسعود حتى سنة ١١٥هـ/١١٩م. ثم انتهى به الأمر بالدخول في خدمة الخليفة العباسي.

في سبيل تقييمٍ مُنصفٍ لموقع هذه الأُسرة من تاريخ مدينتهم نقول:

<sup>(</sup>۱) اثير ك كامل X ص ٤٥٢-٤٥٢ / أبو الفدا: مختصر: ١١ ص ٢٢٣

<sup>(</sup>۲) اثیر ك كامل X ص ۳۹۵،۳۹۹ / قلانسي ص ۱٦٤

لقد أظهر بنو عمار الكثير من الموهبة في التصدي للأخطار، مُتناسين كل الخلافات السياسية الدينية خدمة قضية مُشتركة. هذه الحقيقة وهذا الحافز لم تكن يؤخَذُ بعين الاعتبار عند الفاطميين، الذين شعروا أنهم أكثر بعداً عن الخطر الصليبي وأكثر قوة. لقد وضعوا بأنفسهم نهاية سعي فخر الدولة للتقرّب من السلاحقة، بالسيطرة على طرابلس، وبالأخص بنهاية المُدافعين الحقيقيين عن المدينة، قبل أن يُنهي الصليبيون الضربة الفاطمية المطلوبة.

## د- بنو عمّار والصليبيون:

أظهر ابن عمّار الكثير من الحكمة والتفهّم والدبلوماسية، صفاتٌ جديرةٌ بشخصية كبيرة في ذلك العصر. فإمارته الصغيرة وجدت نفسها في مُواجّهة الحصار الصليبي الطويل في موقف أصعب من موقف الحمدانيين. لقد وضع ابن حمدان كلَّ ثروته وطاقاته السياسية والعسكرية في خدمة قضيته.

منذ ظهور ريمون دو سان جيل أمام عرقة، بدأ أميرُ طرابلس بتنفيذ خطته لإنقاذ إمارته. فدخل في مفاوضات مع الصليبين، مُهديا لهم الأحصنة والبغال والمؤن، واضعاً شعارات ريمون على جدران عاصمته (۱). نجحت خطته، لكن انطرطوس وقعت بأيدي الصليبيين. لاقت محاولته عدم احترام الاتفاق كي لا يدفع الثمن الموعود فشلاً، لأن الصليبيين الذين اختلفوا حول خطة الغزو تجمّعوا من جديد وحاصروا طرابلس.

كان حصار طرابلس مستمراً نوعاً ما. ففي السنة و ٤٩٥هـ / ١١٠٢م، رفع ريمون الحصار مقابل المال والخيل (٢). وبدأ ببناء قلعة قبالة المدينة على جبل الحُجّاج قرب مضيق قاديشا. ما حمل ابن عمار على مهاجمة القلعة من جهة اخرى (٣). ويبدو أن هجوم بني عمار كان مُجدياً، لأن سان جيل عوّض خسارته باحتلال جبيل في العام نفسه (٤)، وقبل اتفاقاً مع ابن عمار في العام التالي العام نفسه (١٠٠٥م) ينص على إعطاء محيط طرابلس للصليبين، بشرط ترك حرية المرور عبر المدينة (٥). سنة المحاليبين، بشرط ترك حرية المرور عبر المدينة (٥). سنة ابن عمار من عاصمته واحرق القلعة وحاول هَدمَها. لاقى

<sup>(</sup>۱) دويهي: أزمنة ص ٩.

<sup>(</sup>۲) اثير: كامل X ص ٣٤٤ / ابو الفدا: مختصر اا ص ٢٢٠-٢٢١.

<sup>(</sup>٣) ابو الفدا: اا ص ٢١٧ / قلانسي: ص ١٤٦.

<sup>.</sup> (٤) ابو الفدا: مختصر اا ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٥) قلانسي: ص١٤٧.

سان جيل حتفه على إثْـر هذا الهجوم (١).

إذا كان ابنُ عمّار قد أراد إبعاد الصليبيين باستعمال ثروته الكبيرة، فإنه يبدو أن هذه الثروة كانت من الأسباب الرئيسية التي دفعت الصليبيين والفاطميين إلى التبادل على احتلال طرابلس، التي كانت مُحصّنةً في هذه الفترة بنحو أفضل من وقت زيارة ناصر خسرو لها قبل زهاء الستة عقود (٢). ولم تستطع مفاوضات ابن عمار، ولا خضوعه الظاهري، ولا هجماته على المحاصرين إنقاذ طرابلس. وأخيراً غادر مدينته على أمل الرجوع إليها مع مساعدة سلجوقية تستطيع أن تضع حدا لمشاكها. لكن الفاطميين سارعوا إلى أخذها، دون تقديم أي وسيلة سياسية أو دفاع عسكري سريع ومُجد. وفي السنة ٢٥هـ سقطت المدينة.

# ه- سُكَّان إمارة طرابلس في العصر العمّاري:

إنّنا نتكلم هنا عن سكان المنطقة الممتدة من نهر الكلب جنوبا حتى طرطوس شمالاً. مشتملة من ناحية الشرق على قلعة الخوابي، صافيتا وعرقة ونقاط قريبة من بشرّي.

<sup>(</sup>۱) اثير: X ص ٤١٢ / ابو الفدا: مختصر اا ص ٢٢٠-٢٢١.

<sup>(</sup>٢) سنة ٤٢٨هـ/١٠٤٧م كانت طرابلس محمية من البحر من كل الجهات، من جهة اليابسة، كانت محمية بخندق عريض محفور امام السور: خسرو: سفرنامه ص ٤٧.

وكانت مدينة جبلة جُراءاً من ملكيات بني عمار. يتمدُّ الجزء الجبلي لشمال طرطوس وقلعة الخوابي وبالتحديد جهة مصياف قدموس.

كان سكان إمارة طرابلس ومناطقُ نفوذها إجمالاً شيعةً اثناعشريين. وكان أقصى الشمال في منطقة اللاذقية والهضاب والجبال المجاورة لها مُعرّضاً دائماً لتلقي ضربات البيزنطيين قبل ضربات الصليبيين منذ النصف الثاني للقرن الرابع للهجرة. كما كانت هذه الفترة من وُجهة نظر سياسيّة امتداداً للفترة الفاطمية. ومُرورُ الرحّالة ناصر خسرو بالمدينة وما سجّله من مُشاهداته مُهتُّم جداً لنا، لأنّه المرجع الوحيد تقريباً عن فترة ما قبل إمارة بني عمار في طرابلس. ولم يتغير السكان كثيراً منذ هذه الفترة، لقد ظلّوا شيعةً بغالبيتهم (۱). لكن هذا لا يستثني نوعاً من الوجود الاسماعيلي والنصيري والمالكي في المدينة.

إنّ وجودَ العمّاريين الكُتاميين [كذا! ونؤكّدُ دائماً على خطأ هذه النسبة (المهاجر)] الاثنى عشريين كقُضاة للمدينة، ثم كحُكّام لها، قد زاد من عددِ وأهميّة الاثنى عشريين

<sup>(</sup>١) بحسب مغنية: الشيعة والتشيع ص ٢٢٢ فإن الطرابلسيين كانوا شيعة اثني عشريين.

بين رعاياهم. وهم الذين لم يكونوا بالأساس بعيدين عن مذهب حُكّامهم الكتاميين، وأظهروا دائماً تعاطُفاً وإخلاصاً معهم، وثقةً تامّةً بهم (۱). [كذا! مع أنّ من الثابت قطعاً أنّ الكتاميين لم يكونوا اثنى عشريين أبداً، بل كانوا إسماعيليين دائماً، إلى أن ذابوا في المُحيط المصري بعد سقوط دولتهم الفاطميّة].

ونسجلُ هنا الإخلاصَ غير المشروط عند السكان الشيعة للإمارة تجاه حُكامها الجُدُد. ويمكن أن نستنتجَ المُلاحظة نفسَها من استنجاد المُدُن بابنَ عمّار عند الشدائد، كما كان حالُ جبلة سنة ٤٩٤هـ / ١١٠١م. الشدائد، كما كان حالُ جبلة سنة ٤٩٤هـ / ١١٠١م. بعد أن سلّمها القاضي ابنُ صليحة إلى تاج الملوك بوري. حيث أساء هذا الاخير مُعاملة أهلها، وتابع إلقاء الخطبة السلجوقية. فطلب سكانُ المدينة النجدة من فخر الملك ابن عمّار، فجاء وألحق المدينة مُجـددا بإمارة طرابلس (٢). وحتى في طرابلس، أثناء غياب ابن عمار في بغداد، استمرّ جزءٌ من السكّان بتنفيذ أوامره، فحملت ابن عمه أبي

<sup>(</sup>۱) G.Wiet: art عمّار ۲.E.l ص ۲۲۱ می ۵۲۱

<sup>(</sup>۲) اثير: كامل X ص ۲۱۲ / قلانسي ص ۱۳۹.

المناقب إلى قلعة الخوابي، حيث أعلن و لاء و للفاطميين (۱). هنا نتساءل: إذن لماذا طلب السكانُ معونة أسياد مصر الفاطميين سنة ١٠٥هـ؟ هذا القرار المُتخذ من قبل جزء من السكان على الأقل لا يمكن أبداً اعتباره خارج الحالة العاملة للمدينة وسكانها. هو ذا ما يُسوّ غُ التساؤل.

هذا، ومن الموكد أن جزءاً من السكان المُقرّبين من الفاطميين قد لعب دوراً مهماً في إضعاف عزيمة الجزء

<sup>(</sup>۱) اثیر: کامل X ص ٤٥٢.

<sup>(</sup>۲) اثير كامل X ص ٤١٢-٤١٣،٤٧٦/ابو الفدا: مختصر اا ص ٢٢١.

الباقي من السكان، يعاونهم على ذلك الحكام الفاطميون. في خضم هذه الأوضاع، سلّم الطرابلسيون المدينة للفاطميين. ولكن مهما يكن، يبدو أنهم كانوا مخلصين لقضيتهم ولحُكّامهم العمّاريين. وبدل تسليم المدينة للصليبين، فضّلوا نقل السلطة في المدينة الى إخوانهم الشيعة في مصر.

تلقّی السکانُ الشیعةُ فی إمارة طرابلس، بعد هذه السنین القاسیة من المقاومة، ثأرا شرسا من قبل الصلیبین، یساعدهم أحیانا النصاری الذین کانوا یسکنون الجبال المجاورة (۱) منذ سنة ۹۲هه ۱۹۹۸م. وأثناء حصار عرقة، بدأت المنطقة، وبالأخص منطقة طرابلس، تعتاد علی النهب والمجازر. فقد شهدنا سنة ۹۵هه ۱۹۹۸م وأثناء حصار عرقة، کیف بدأت المنطقة تعتاد علی النهب والمجازر علی ید سان جیل فی طرطوس (۲). وفی السنة والمجازر علی ید سان جیل فی طرطوس (۲). وفی السنة ۷۹۶هه شهدنا ثأرا صلیبیا فی جبیل مع أن السکان کانوا سلّموا المدینة بلا مقاومة (۳). أمّا السنة ۷۰هه ۱۰۹م،

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل X ص X كر دويهي: ازمنة ص ٩.

<sup>(</sup>۲) اثیر: کامل X ص ۳٤٤.

<sup>(</sup>٣) نفسه: ص ٣٧٢، قلانسي ص ١٤٣.

فقد كانت رهيبة بالنسبة للطرابلسيين: فاستيلاء الصليبيين على المدينة بعد ثلاث سنوات من الحصار تُمثّل فاجعة (١)، مايجعلنا نفكر بسياسة واعية من قبل الغزاة لإفراغ المدينة، آخر حصن مسلم كبير على الساحل السوري. غادر قسم كبير من السكان طرابلس إلى دمشق. إنّ معطيات أبي الفدا(٢) تجعلنا نفهم أن كل من بقى من السكان إلتجأ إلى دمشق. ومنذ هذا الوقت، اصبحت طرابلس فرنجية، قبل أن تعود مسلمة ولكن سُنيّةً هذه المرّة، بعد استعادتها من قبل المماليك وحتى يومنا هـذا. [ولكنّ الحقيقة أن طرابلس هذه هي غير طرابلس العمّاريّة، التي هدمها المماليك بحجّة الخوف من عودة الصليبيين إلى الاستيلاء عليها. وهي اليوم المُسمّاة «المينه». وبنوا طرابلس الحالية فيما كان من أرباض المدينة ومُزدرعها المهاجر)].

إن التجربة الشيعية لطرابلس، حُكاماً وسُكاناً كانت الأكثر صعوبة بالنسبة لشيعة المناطق الأخرى. فقد وجب عليهم الدفاع عن كيان سياسي يخصّهم، وعن وجودهم الذي كان على المحكّ من قبَل الغزاة القادمين باسم الصليب ليحتلوا

<sup>(</sup>۱) اثير: كامل x ص ٤٧٥-٤٧٦، قلانسي ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) ابو الفدا: مختصر: ١١ ص ٢٢٤.

أرضهم. لقد وجدوا أنفسهم وحدهم يدافعون دون أن يحصلوا على الدعم المُجدي من إحدى القوتين الكبيرتين المسلمتين في ذلك العصر (الفاطميين والسلاجقة)، دون أن ينجحوا بإبعاد الصليبين بالطرق الدبلوماسية.

كما رأينا، فإن سوريا الفاطمية كونّت قمّة التشيّع الاثنى عشري، الذي كان له كيانان سياسيان، الأول في سوريا الشمالية يُمثّله الحمْدانيون، والثاني في طرابلس يمثّله بنو عمّار. كذلك مجموعة من الامارات في سوريا الشمالية كانت مضطرة للتعاطف مع التشيّع بسبب غالبية السكان الشيعيّة.

بالمقابل، فإن التشيع الاثنى عشري قد نافسته في سوريا الوسطى والجنوبية الاسماعيلية من جهة والنصيرية من جهة أخرى. دون أن ننسى الدرزية التي أطلقها الحاكم والذي نجح في كسب الداخل اللبناني والشمال الفلسطيني.

يمكن أن نرسم الخارطة الدينية لسوريا الفاطمية بشكل هلال اثنى عشري يشمل الجزيرة، الجزء الأكبر من سوريا الشمالية، المنطقة الساحلية للبنان وسوريا. وهلال آخر درزي – اسماعيلي وسُنّي، يشمل سوريا الداخلية وفلسطين. وبين الهلالين تمتد مناطق تحتلها اقليات نصيرية ونصرانية.

خاتمة

### خاتمة

بعد هذه المحاولة لدراسة تاريخ التشيع، وبالأخص التشيع الاثني عشري في لبنان وسوريا والجزيرة، نتوصّل إلى استنتاج بعض الخلاصات نعرض أهمّها باختصار: إن كلمة شيعة من حيث الاشارة إلى مُحازبي على بدأت تُستعمل بعد اغتيال عثمان. وفيما يخص بعض الأحداث المتفرقة كانت مرتبطة باسم على. لكن الكلمة وحدها بدأت تُستعمَلُ بعد موت معاوية. يجب أن ننتظر نهاية الأمويين كي تبدأ كلمتا شيعة وسُنّة بأخذ أبعادهما الخاصة. إن ولادة الشيعة كفرقة سياسية يكمن أن نضعها بعد قتل الحسين. لكن يجب انتظار أكثر من قرنين حتى يجد التشيع الاثنا عشري أطُـرَه ضمن أئمته الاثني عشر وفقهائه. إنّ قاعدة التشيع هي عربية. لكن هذه القاعدة لن تتأخر لتشمل الفرس. أثناء كل فترتنا وفي منطقتنا، حافظ التشيع على طابعه العربي. ألا يفسّرُ هذا الصِّراعَ بين الشيعة الفرس (البويهيين) وشيعة الجزيرة الذين يأتي الحمدانيون على رأسهم، أنَّ دعْم

غالبية اليمانيين، ويمانيي سوريا بالخصوص، لمختلف أنواع التشيع (قرمطي، اسماعيلي، اثناعشري) أثناء هذه الفترة التي درسناها، تُثبت أن الشيعة لم يكونوا فقط عربا بل يمانيين بغالبيتهم. هذا التعميم له استثناءان:

كلب (يمانيّون معادون للشيعة) أثناء الفترة الأموية، وكلاب (قيسيون شيعة) التي رسم موضعُها الجغرافي (سوريا الشمالية والجزيرة) والصرائح مع كلب الخطَّ البيانيَّ لوضعها السياسي – الديني.

إن سوريا الراشدية والأموية، من حيث أنّ طابعها النصراني بشكل عام لم يكن ملائما لتسرّب الصراعات السياسية الدينية. لكن أبا ذرّ أتى لزرْع التّملمُل في الأوساط الفقيرة. كان ذلك بداية التعاطف العلويّ في المنطقة. لكن الحكومة الاموية من خلال سفيانيتها السورية (supra ص ٦٣ كان خلال سفيانيتها السورية (au على حون أن تستطيع تلافيها في الجزيرة التي كانت أرضاً معادية للأموية، تغذيها عناصر شيعية عبر العراق.

على هذه الارض تحديداً حصل الشيعة على اول كيان سياسي لهم.

يمكن لنا أن نتساءل دائماً: ماذا أعطى التّملمُلُ الذي ولّده أبو ذر في هذه الفترة في بلاد الشام، وتسرُّب عناصر عربية جديدة نحو لبنان الجنوبي وشمال فلسطين؟

كانت الفترة العباسية تحضيراً بكل معنى الكلمة لتشيع المنطقة (خوارج، اسماعيليون، زنادقة، وشيعة) من خلال العداء للعباسية عند السكان، ومن خلال الانتظار اليائس لعودة السفياني، ومن خلال الحالة الاجتماعية و الاقتصادية. كما من خلال السياسة القبلية العباسية الخاطئة. إنَّها المناطق المتاخمة التي عرفت هجرةً شيعية وتشيّعا. إنّـه بشكل ما نفس الهلال تقريبا الممثل للهلال الاثنى عشري للعصر الفاطمي (supra ص ٢١٦). جذبت فترةُ عدم الاستقرار في سوريا وعدم قدرة السوريين على حُكم انفسهم، إلى هذا البلد حكام مصر (الطولونين والاخشيديين) الذي ساهموا مثل العباسيين من خلال سياستهم السياسية - القبَليّة، بتحويل سوريا وبالأخص منطقة الجزيرة (الحمْدانية) التي استفادت من الصراع بين القاهرة وبغداد.

أتى التشيع الاثنا عشري من قلب سوريا مستغلا عدم استقرار الوضع وصبّ من سوريا الشمالية في لبنان وفي

فلسطين متعرضا لصعوبات كي يحكم. بينما أتى السبعيون الفاطميون من الخارج مع كل الطاقات ليحكموا ويفرضوا أنفسهم ويدعوا الى الى نشر الاسماعيلية. ولم يكن هكذا الحال بالنسبة للفرع الاخر للاسماعيلية (القرامطة).

لكن الوزن الشيعي على الساحة السورية بدأ بالظهور منذ بداية القرن الرابع للهجرة، مستغلاً عدم الاستقرار وطموحات الحكام العباسيين الانفصاليين (ابن رائق).أسّس الكيانَ السياسيّ الشيعيّ الأول حمْداني، ليُعاد مرّة أخرى بعد أكثر من قرن مستفيدا من نفس الظرف على يد العمّاريين في طرابلس. كانت سوريا الفاطمية أرضَ تجارب القوة الشيعية. فالمنافسة بين السبعيين والاثني عشريين على صعيد السلطة برزت في سوريا الجنوبية (الجرّاحيون)، والوسطى (بنو عمار) والشمالية (الحمدانيون والمرداسيون). بينما اظهرت الجزيرة حضوراً اثني عشريا مُهمّاً، وأثّـرت على سياسة الامارات التي نمت فيها (المروانية، العُقيلية) بشكل واضح جدا، وإن يكن السلاجقة السُّنّة قريبين جداً في ىغداد.

ضمن هذا الجو من الصعوبات والمآسى انقضت اربعة

قرون ونصف من تاريخ التشيع في سوريا ولبنان والجزيرة. في نهاية هذه الفترة توصّل التشيّع الاثنا عشري الى إظهار حضوره السياسي - الديني بشكل مُجد . ومع تحول الاثنى عشريين إلى الدفاع، تركوا الساحة لإسماعيليي الشرق النشطين أمام الوجه الآخر للسلاجقة السُّنة الشافعيين والاحناف.

لم تكن هذه الفترة السلجوقية قاسية على الاثنى عشريين الذين، لكونهم معتدليين، استفادوا من الصراع السلجوقي الذين، لكونهم معتدليين، استفادوا من الصراع السلجوقي على الحُكّام السلاجقة، الذين لم يكونوا بمستوى فرْض على الحُكّام السلاجقة، الذين لم يكونوا بمستوى فرْض أنفسهم على الشعب، وتطبيق سياسة السلطان بشكل مجد(١). يجب انتظار العصر الزنكي والايوبي والمملوكي حتى تبدأ المعارضة للتعدديّة الدينيّة بإعطاء نتائجها التي ظهرت في حلب وطرابلس وبالأخص في جبل لبنان (كسروان). كل ذلك كان مصعوبا بهجرة اثنى عشرية نحو الداخل، وبانتقال السّاحة الاثنى عشرية نحو الأراضي الفارسية (الصفوية).

<sup>(</sup>۱) بالنسبة لسياسة أق سنقر، انظر ابن شداد: اعلاق (حلب) ص ٤٩ / شحنه: درر ص ٨٧ / ابن العديم اا ص ٢٤٢

# مكتبة البحث



#### أ- المراجع:

- ابو الفدا (إسماعيل بن علي بن محمد): «المختصر في أخبار البشر»
   مجلدات، المطبعة الحسينية المصرية، القاهرة ١٩٠٧.
- ٢. أبو فراس: «ديوان أبو فراس»، قدّم له وشرحه سامي الدهان، ٣ مجلدات، المعهد الفرنسي في دمشق، بيروت ١٩٤٤.
- ٣. ابو مخنف (لوط بن يحيى): «في مقتل الامام ابي عبدالله
   الحسين، النجف ٢٥٥٦.
- ٤. البلاذري (أحمد بن يحيى): «أنساب الأشراف»، ٥ مجلدات القدس ١٩٣٦.
  - ٥. «فتوح البلدان» النهضة المصرية ٢ مجلد القاهرة ١٩٥٧.
- 7. ابن العديم الحلبي (كمال الدين عمر) زبدة الحلب في تاريخ حلب، ٣ مجلدات، نشره وقدم له سامي الدهان، المعهد الفرنسي في دمشق، بيروت ١٩٥١
- ٧. ابن عساكر (الحافظ أبو القاسم): «تاريخ مدينة دمشق» تحقيق صلاح الدين المنجد، دمشق ١٩٥٤.
- ٨. ابن الأثير (عزّ الدين أبو الحسن علي): «الكامل في التاريخ» إدارة الطباعة المنيرية، القاهرة ١٣٤٨ ٣٥٣ هـ. B دار صادر دار بيروت، بيروت ١٩٨٥ م ١٣٨٥ هـ
  - ٩. ابن الفقيه (الحمداني): «كتاب البلدان»

- Bibliotheca Geographorum Arabicorum. (B.G.A) .10
- Edit M.J. De Goeje, E.J. Brill-Leyde. 1302 HL 1885 J.C. 11
- 11. ابن حوقل: «CONFIGURATION» (صورة الأرض) مطبوع ومترجم الى الفرنسية مع فهرست وضعه J.H.Kramers و
  - ۲ مجلد، منشورات Maisonneuve et larouse باریس ۲۹۹۶.
- ١٣. ابن العبري (غريغوريوس ابو الفرج بن هارون الطبيب الملطي):
- 14. «تاريخ مختصر الدول» الطبعة الثانية. قدّم له الأب انطون صالحاني اليسوعي. المطبعة الكاثوليكية بيروت ١٩٥٨.
- ١٠. ابن القلانسي (ابو يعلا حمزة): «ذيل تاريخ دمشق» مطبعة الأباء اليسوعيين، بيروت ١٩٠٨.
- 17. ابن منقذ (أسامة): «كتاب الإعتبار» نشره فيليب حتي، جامعة برنستون، الولايات المتحدة الاميركية ١٩٣٠.
  - ١٧. ابن النديم (محمد بن اسحق): «الفهرست» القاهرة بالا تاريخ.
- ١٨. ابن شداد (عز الدين محمد): «الأعلاق الخطيرة في ذكر امراء الشام والجزيرة»:
- ١٩. فلسطين، الأردن ولبنان. طبعة علّق عليها وشرحها سامي الدهان.المعهد الفرنسي في دمشق، بيروت ١٩٦٣.
- ٢٠ وصف حلب، طبعة علق عليها وشرحه الصحال Dominique Sourdel،
   المجلد الأول.
  - ٢١. الجزء الأول، المعهد الفرنسي في دمشق بيروت ١٩٥٣.
- ٢٢. وصف دمشق، طبعة علق عليها سامي الدهان، المعهد الفرنسي في
   دمشق، ط. بيروت ١٩٥٣.
- ٢٣. ابن الشحنة (مجد الدين محمد): كتاب الدر المنتخب في تاريخ مملكة
   حلب، ترجمة وشرح J.Sauvaget مجموعة المعهد الفرنسي في

- دمشق، بيروت ١٩٣٣.
- ٢٤. ابن تغري بردي (جمال الدين ابو المحاسن): "النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة"، الطبعة الأولى، دار الكتب المصرية ١٦ مجلد، القاهرة ١٩٧٩ ١٩٧٢
- ٢٥ ابن طولون (شمس الدين محمد): «كتاب الشذرات الذهبية في تراجم الأئمة الاثنا عشر»، قدم له صلاح الدين المنجد، دار صادر، بيروت ١٩٥٨
- ۲٦. ابن يحيى (صالح): «تاريخ بيروت»، قدم له Francis Hors اليسوعي وكمال صليبي، دار المشرق، بيروت ١٩٦٩
- ۲۷. الإصطخري(ابراهيم بن محمد): «المسالك والممالك» دار الكلام،
   القاهرة ۱۹۳۱
- ۲۸. الكشي (محمد بن عمر) «رجال الكشي» مقدمة، ملاحظات وفهرست وضعها الحسيني، دار الأعلمي كربلاء، بلا تاريخ.
- ٢٩. المقدسي (شمس الدين محمد): «أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم»
   ترجمة وشرحه liquel المعهد الفرنسي في دمشق بيروت ١٩٦٣
  - ٠ ٣. المسعودي (علي بن الحسين): «مروج الذهب ومعادن الجوهر»
  - ٣١. قدم له محمد محى الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة، مصر ١٩٥٨
- ٣٣. فهرست يوسف اسعد داغر مجلدان، ٤ أجزاء، دار الأندلس بيروت ١٩٦٥
- ۳۳. ناصر خسرو: سفر نامه، ترجمة يحيى الخشاب، دار الكتاب الجديد، بيروت ١٩٧٠
  - ٣٤. الطبري (محمد بن جرير):
  - ۰ ... Chroniques de at Tabati (تاريخ الطبري) ترجمة.
- M.Hermann Zoten berg ۴۲ مجلدات ط. باریسی

. Imperale-190A

٣٧. تاريخ الرسل والملوك: ٨ مجلدات، القاهرة ١٣٥٧هـ

٣٨. اليعقوبي (أحمد بن أبي يعقوب):

۳۹. تاریخ الیعقوبي: مجلدان، دار صادر – دار بیروت، بیروت ۱۹۶۰ (A)

٠٤. تاريخ اليعقوبي: نجف ١٣٥٨ هـ (B)

Gaston Imprimerie de I,Institut البلدان)، ترجمة Les Pays ٤١ البلدان) Les Pays ٤١ القاهرة.

۲ عجم البلدان ٥ أجزاء. دار صادر عبدالله ١٩٥٧.
 -بيروت ،بيروت ١٩٥٧ الكتب.

#### الاعــمال العربية:

- أبو زهرة (محمد): تاريخ المذاهب الاسلامية. جزء ٢ دار الفكر العربي. القاهرة، بلا تاريخ.
- لعقّاد (أ.م.): فاطمة الزهراء والفاطميون، الهلال القاهرة، بلا تاريخ.
- ٣. أمين (أحمد): ضحى الأسلام: الطبعة الأولى ٣ أجزاء مطبعة للجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة ١٩٣٦.
- ٤. فجر الإسلام: الطبعة التاسعة النهضة المصرية القاهرة ١٩٦٤
- ٥. ظهر الإسلام: الطبعة الثالثة ٤ أجزاء النهضة المصرية القاهرة ٢٩٦٤.
- ٦. الأمين (حسن): الموسوعة الاسلامية الشيعية مطبعة سليم بيروت ١٩٧٠
- ٧. الأمين (كاظم): العرفان او نصف قرن من حياة مجلة عربية –
   اطروحة مطبوعة على الآلة الكاتبة باريس ١٩٦٦.
- ٨. الأمين (السيد محسن): أعيان الشيعة الطبعة الرابعة المجلد
   الأول مطبعة الانصاف بيروت ١٩٦٠.
  - ٩. خطط جبل عامل الجزء الأول- الإنصاف بيروت ١٩٦٠.
- ١٠ الأميني (محمد هادي): عيد الغدير في أيام الفاطميين النجف
   ١٠ ١٩٦٢.
  - ١١. الأسود (ابراهيم): كتاب ذخائر لبنان بعبدا ١٨٩٦.
- Brokelmann(Carl) . ۱۲ : السلامية الطبعة الطبعة الرابعة ترجمة فارس وبعلبكي دار العلم للملايين بيروت ١٩٦٥ .
- ١٣. بولس (جواد): تاريخ لبنان ترجمة جورج حاج، دار النهار،

- بيروت ١٩٧٢.
- ١٤. ضو (بطرس): تاريخ الموارنة، جار النهار بيروت ١٩٧٢.
- ٥١. الديلمي (محمد): إرشاد القلوب مجلدان بيروت ١٣٨١هـ.
- ١٦. الدبس (يوسف): تاريخ سوريا، المطبعة العمومية ٥ مجلدات و
   ٢ مجلدات بيروت ١٩٠٠-١٩٠٠.
- ۱۷. دويهي (انطانيوس): تاريخ الازمنة، المطبعة الكاثوليكية بيروت ١٩٥١.
- ۱۸. الفقیه (محمد تقي): جبل عامل في التاریخ، مجلدان، بغداد ٥ الفقیه (محمد تقی): جبل عامل في التاریخ، مجلدان، بغداد
- Goldziher(I) . ۱۹: العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة محمد يوسف القاهرة ١٩٤٦.
- ٢٠. حسن (حسن ابراهيم): تاريخ الدولة الفاطمية، الطبعة الثالثة النهضة المصرية، القاهرة ١٩٦٤.
  - ٢١. حشى (سليم حسن): الاسماعيليون عبر التاريخ،؟، ١٩٦٩.
- ٢٢. حتّي (فيليب): تاريخ العرب المطوّل، ترجمة جرجي وجبور، الطبعة الرابعة، مجلدان، دار الكشاف بير وت ١٩٦٥
- ٢٣. حسين (محمد كامل): طائفة الاسماعيلية الطبعة الأولى، النهضة المصرية، القاهرة ١٩٥٩
- ٢٤. حسين (طه): الفتنة الكبرى مجلدان، معارف، القاهرة ١٩٦٦.
  - ٢٥. الحسيني (محمد باقر): تطور النقود العربية بغداد ١٩٦٩.
- ٢٦. كحالة (عمر رضا): معجم قبائل العرب ٣ مجلدات دار العلم للملايين، بيروت ١٩٦٨.
- ٢٧. كاشف الغطاء (محمد حسين): أصل الشيعة وأصولها الطبعة التاسعة، دار البحار، بيروت ١٩٦٠.

- .۲۸ قازان (فؤاد): لبنان في التاريخ العربي ،ا دار الفارابي بيروت ١٩٦٠.
- ٢٩. الكليني (محمد بن يعقوب): الكافي ٨ مجلدات، طهران١٣٨١هـ
  - .٣٠. كرد علي (محمد): غوطة دمشق، دمشق ١٩٤٩ خطط الشام ٦ مجلدات، دمشق ١٩٢٥ – ١٩٢٨.
- (H) lammens: تسريح الأبصار فيما يحتوي لبنان من آثار، مجلدان المطبعة الكاثوليكية، بيروت ١٩١٤.
- (Louis: مشاهدات في لبنان. ترجمة كرم بستاني منشورات وزارة التربية، بيروت ١٩٥١.
- ٣١. المجلسي الاصفهاني (محمد باقر):بحار الأنوار. المطبعة الاسلامية الاجزاء ٢٦-٥ طهران ١٣٨٥هـ.
- ٣٢. مهدي موسوي (السيد محمد): أحسن الوديعة في تراجم مشاهير مجتهدي الشيعة، الطبعة الثانية، المطبعة الحيدرية النجف ١٩٦٨.
  - ٣٣. مغنية (محمد جواد): مع الشيعة الامامية، بيروت ١٩٥٦.
    - ٣٤. الشيعة والحاكمون، الاهلية، بيروت ١٩٦٦
  - ٣٥. الشيعة والتشيع، دار الكتاب اللبناني بيروت، بلا تاريخ.
    - ٣٦. «أهل البيت»، مقالة في دائرة معارف للبستاني.
    - ٣٧. «اثنا عشرية»، مقالة في دائرة المعارف للبستاني.
- ٣٨. محفوظ (حسين علي): تاريخ الشيعة، مطبعة النجاح، بغداد ١٩٥٧.
- ٣٩. مكي (محمد كاظم): الحركة الفكرية والادبية في جبل عامل، الاندلس، بيروت ١٩٦٣.

٤. المعلوف (عيسى اسكندر): تاريخ الأمير فخر الدين المعني الثاني، المطبعة الكالوثيكية، بيروت ١٩٦٦.

(Massignon (Louis: خطط الكوفة، ترجمة تقي المصعبي، صيدا

Metz (Adam) : الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري، الطبعة الرابعة، مجلدان، ترجمة م. أبو ريضة، بيروت ١٩٦٧.

مروة (علي): تاريخ جباع، دار الاندلس، بيروت ١٩٦٧.

٢٤. مرتضى (عبدالله): الثمار الشهية في تاريخ الاسماعيلية، المطبعة اللبنانية، بيروت ١٩١٩.

٤٣. نوبختي (الحسن بن موسى): فرق الشيعة، نجف، بلا تاريخ.

٤٤. رفيق (محمد بهجت): ولاية بيروت، مجلدان، إقبال وولاية ١٣٣٥ - ١٣٣٥

٥٤. الصدر (السيد حسن): تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، نشر
 وطباعة عراقية، بلا تاريخ.

الصدوق (محمد بن علي): علل الشرائع، نجف ١٩٦٣

23. صفا (محمد جابر): تاريخ جبل عامل، دار متن اللغة، بيروت بلا تاريخ.

صليبي (كمال): تاريخ لبنان الحديث، الطبعة الثانية، نهار، بيروت ١٩٦٩.

٤٧. الشكعة (مصطفى): سيف الدولة الحمداني، دار الكلام، القاهرة ٩٥٩

الشيبي (كامل مصطفى): الصلة بين التصوف والتشيع، بغداد ١٩٦٣ . ٤٨. الشدياق(طنوس): كتاب اخبار الأعيان في جبل لبنان. مجلدان، منشورات الجامعة اللبنانية، بيروت ١٩٧٠

- 93. الطباخ (شیخ راغب): إعلام النبلاء بتاریخ حلب الشهباء ۷ مجلدات، العلمیة، حلب ۱۹۲۳ ۱۹۲۳
- ٥. الطويل (محمد أمين غالب): تاريخ العلويين، الطبعة الثانية، الاندلس، بيروت، ١٩٦٦.
- ١٥. وجدي (محمد فريد): دائرة معارف القرن العشرين، الطبعة الثانية الجزء الخامس، القاهرة ١٩٢٤.
- wellhausen(Julius) . ٥٢ الخوارج والشيعة، ترجمة أ.ر. بدوى لجنة التأليف....، القاهرة ١٩٥٨.
- ٥٣. الدولة العربية وسقوطها، ترجمة أ.هـ. أبو ريضة، القاهرة، دون تاريخ.
- ٤٥. زيدان (جورج): تاريخ التمدن الاسلامي، ٥ مجلدات، القاهرة
   .
- ٥٥. الزين (علي): مع التاريخ العاملي، مطبعة العرفان، صيدا ١٩٥٢.
- ٥٦. الزين (محمد حسين): الشيعة في التاريخ، مطبعة العرفان، صيدا ١٩٣٨.
  - ٥٧. الزركلي (خير الدين): الأعلام (قاموس سير).

#### ج- الأعمال الفرنسية والانكليزية والألمانية.

C-Les Ouvrages français, anglais et allemands.

Amedroz (H.F): The Marwanid Dynasty of Mayyafarikin in the Tenth and Eleventh centuries.

The journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 1903.

Bouron (N): Les Druzes, histoire du Liban et de la montagne Haouranaise, Berger et levrault, Paris, 1930.

Buhl (Fr.): art. Tarabulus, Encyclopedie de l'Islam, (E.I), T IV.

#### Cahen (Claude):

- 1. -Points de vue sur la revolution 'abbasside, Revue historiqe, Paris, 1963.
- -La Syrie du Nord a l'époque des Croisades et la principaute franque d'Antioche, P. Geuthner, Paris, 1940.
- -Note sur les Origines de la communaute' syrienne des Nusairis, Extrait de la Revue des Etudes Islamiques, XXXVIII/2, p=243-49, Geuthner, Patis, 1970.

Introduction a'l'histoire de l' Orient Musulman.

- 4. -Initiotion a' l'Islam (Element de bibliographie), avec J. Sauvget, Adrien Maisonneuve, Paris, 1961.
- 5. Canard (Marius): Histoire de la daynastie des Hamdanides de la Syrie du Nord et de la Djazira, P.U.F., Paris, 1953.
- -art. Diyar Barkr, avec C. Cahen dans la nouvelle edition de l'Encyclope'die de l'Islam (E.I 2), T II.
  - art. Fatimides, E.I. 2, T II.
  - -art. Djarrahides, E. I. 2, T II.

- colloque de Strasbourge: Le Shi'isme imamite, P. U. F., Paris, 1970.
- 7. Fischer (A): art. Kais-'Ailan, E.T,T II.
- 8. Grousset(R): Histoire des Croisades et du royaume franc de Je'rusalem, 3 vol. Paris, 1934-36.
- Hodgson (M.G.S): art. Duruz, E.I2, T II.
- 10. Honigmannn(E): art.Sur, E. I, T II.
- 11. Horovitz (M.Th.): Die Hamdaniden und die Schi'a Der Islam, Strasbourg, 1911.
- 12. Houtsma (M.Th.) art. Abo Dharr, E.I, T II.
- 13. Huart (CI): art. I SMAILLIYYA, e.i, t ii.
- -art.lthna'ashariyya, E.I, T II.
- 14. Ismail (Adel): Le Liban, histoire d'un peuple, Makshuf, Beyrouth, 1965.
- 15. Krenkow (F): art. Kinda, E.I, T II.
- art. Kilab b. Rabi'a, E.I, T II.
- 16. Lammens (Henri):
- -Etudes sur le reqne du Calife omayyade Mo'awia 1er. Imp. Cath. Beyrouth, 1908.
- Etudes sr le sie'cle des omayyades, Imp. Catholique, Beyrouth, 1930.
- -Le Liban, notes archeologiques, histoirques, ethnograpgiques et geographiques et 2'e'me edit., Imprimerie Catholique, Beyrouth, 1914.
- Les Perses du Liban et l'Origine des Me'toualis, Melanges de L' U.S.J., Fasc. 2, t XIV, Imp. Bayrouth, 1929.
  - Le Syrie, precis historique, 2t, Imp. Cath. 1921-38,.
    - art. Lakhm, E.T, T III.
    - art. Kalb b. Wabara, E.I, T II.
    - art. Mu'awiya, E.T, T III.
    - -art. Lubnan, E.T, T III.
    - -art. Sham, E.T, T IV
    - art. Kuda'a, E.I, T II.

- 17. Laoust (Henri): Les Schismes dans L'Islam, Payot, Paris, 1965.
- 18. Levi Della Vida (G): art. Numaier, E.I, T III.
- 19. Macdonald (D.B): art: al-Mahdi, E.I, T III.
- 20. Massignon (L): art. Karmates, E.T, T II.
- Art. Nusairi, E.I,T III.
- 21. Nouss(Izzat): La Syrie ou Pays de Shame; Etude de geographie historique, These dadactylographiee, Paris, 1951.
- 22. Pearson: Index Islamicus, T1, Cambridge, 1962.
- 23. Quatreme're(Etienne-Marc):Memoires geographiques et historiques sur L'Egypte, et sur quelques contrees voisines, recueillies et extraites des manuscrits coptes, arabes etc..., 2 vol,

Bibliotheque Imperiale Paris, 1811.

- 24. Robson(J): art. Abu Dharr, E.I 2, T T.
- 25. Rondot(Pierre): Les Institutions politiques au Liban. Des communautes traditionnelles & l'etat moderne, Paris, 1947.
- 26. Samne(Georges): La Syrie, Edit. Bossard, Paris, 1920.
- 27. Sauvaget(J):
- Initiation a l'Islam, Introduction a l'histoire de l'Orient Musulman, Elements de bibliographic. Edit, refondue et completee par Cl. Cahen, Adrien Maisonneuve, Paris, 1961.
  - art. Halab, E.I 2, T TTT.
  - Alep. 2 vol, Geuthner, Paris, 1941.
- Deux ganctuaires ch'ites d'Alep, Ex-trait de la revue Syria 1928, Geuthner Paris, 1928.
  - 28. Sauvaget(J) et Weulersse(J):
- Damas et la Syria du Sud, Edit., Des fossees, Paris, 1936.

- 29. Schleifer(J), Montgomery Watt(W):
- art. Hamadan, E. I 2, T III.
- 30. Shaban(M.A): The 'Abbassid Revolution, Cambridge, at the University press, 1970.
- 31. Sobernheim (M):
- art. Muslim b. Kuraish, E.I, T III.
- art. Salih b. Mirdas, E.I, T T7.
- art, Ibn'Ammar, E, I, T TT.
- 32. Strothmann (R): art. Shi'.a, E.I, T IV.
- art. Al- Zaidiyya, E.I , T IV.
- 33. VanVloten (Gerlof): Recherche sur la domination Arabe, le chiitisme et les Croyances mess ianiques\_sous le Califat des omayyades Amsterdam, Miller, 1894.
  - 34. Veccia Vaglieri (L): art. Ghadlr Khumm. E. I 2, T JT.
  - 35. Wiet (G): art. Banu 'Ammar, E. I 2, T T.
  - 36. Zettersteen(K.V): art. 'Okailides. E.I, T
  - art. Marwanides, E.I, T III.

#### د- دوائر المعارف

إن المقالات المستخدمة من الموسوعات المذكورة قد ذُكرت وحُدِّدت بحسب أسماء مؤلفيها:

Brill et Maissnneuve paris طبعتان Encyclopedie de I,Islsm — Leyden.

- دائرة معارف بستاني (موسوعة البستاني، بيروت)
- دائرة المعارف الإسلاميّة الشيعية، مطبعة سليم، بيروت ١٩٧٠
  - دائرة معارف القرن العشرين، القاهرة.
    - الدوريات

كما بالنسبة للموسوعات، قد يبدو من غير المفيد تكرار الأرقام والصفحات المعتمدة في هذه الدوريات لأننا ذكرناها بالتحديد أثناء الدراسة.

الع فان.

المشرق.

- ). Der Islam.
- ۲. Syria.
- The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland.
- ٤. Revue Historique
- o. Revue des Etudes Islamiques